= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

*Faisal Muhammad Nur
Institut Agama Islam Negeri Zawiyah Cot Kala Langsa, Indonesia
*Email: abiya.doctor76@gmail.com

ABSTRACT
Islamic Religious Education (IRE) learning is not merely oriented toward the acquisition
of religious knowledge but also plays a strategic role in shaping students’ character and
morality. One relevant approach to strengthening the affective and spiritual dimensions
of learning is the integration of Sufi moral values (akhlak tasawuf) into the instructional
process. This article aims to analyze the implementation of Sufi moral values in IRE
learning, including sincerity (ikhlas), patience (sabar), humility (tawadhu’), asceticism
(zuhud), and love for God (mahabbah). This study employs a qualitative descriptive
approach using a library research method based on classical and contemporary literature
related to Sufism, Islamic education, and IRE learning. The findings indicate that Sufi
moral values can be systematically integrated through instructional planning, the
habituation of religious attitudes, teacher role modeling, and spiritual reflection activities
in the IRE learning process. The implementation of these values contributes positively to
the formation of students’ religious character, the strengthening of spiritual awareness,
and the development of moderate religious attitudes.

Keywords: Sufi Morality, Spiritual Values, Islamic Religious Education Learning

Abstrak

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak hanya berorientasi pada penguasaan
pengetahuan keagamaan, tetapi juga berperan penting dalam pembentukan karakter dan
akhlak peserta didik. Salah satu pendekatan yang relevan dalam penguatan dimensi
afektif dan spiritual adalah integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam proses
pembelajaran. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis implementasi nilai-nilai akhlak
tasawuf dalam pembelajaran PAI, meliputi nilai keikhlasan, kesabaran, tawadhu’, zuhud,
dan cinta kepada Allah (mahabbah). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan metode studi pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer yang
relevan dengan tasawuf, pendidikan Islam, dan pembelajaran PAI. Hasil kajian
menunjukkan bahwa nilai-nilai akhlak tasawuf dapat diintegrasikan secara sistematis
melalui perencanaan pembelajaran, pembiasaan sikap religius, keteladanan guru, serta
kegiatan refleksi spiritual dalam proses pembelajaran PAI. Implementasi nilai-nilai
tersebut berkontribusi positif terhadap pembentukan karakter religius, penguatan
kesadaran spiritual, serta pengembangan sikap moderat peserta didik dalam beragama.

Kata Kunci: Akhlak Tasawuf, Nilai Spiritual, Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

kokesk

515


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421
mailto:abiya.doctor76@gmail.com

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

A. PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk
kepribadian peserta didik yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga matang
secara spiritual dan berakhlak mulia (Hakim, 2022). Namun, dalam praktiknya,
pembelajaran PAI masih sering berorientasi pada penguasaan aspek kognitif dan normatif
semata, sementara dimensi afektif dan spiritual belum terinternalisasi secara optimal
dalam perilaku sehari-hari peserta didik. Kondisi ini tercermin dari berbagai fenomena
degradasi moral di kalangan pelajar, seperti menurunnya sikap empati, menguatnya
perilaku individualistik, serta melemahnya nilai kejujuran dan tanggung jawab social
(Sitorus et al., 2025).

Dalam konteks tersebut, tasawuf sebagai dimensi ihsan dalam Islam menawarkan
seperangkat nilai akhlak yang relevan untuk menjawab tantangan pendidikan karakter
(Kahari et al., 2022). Nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, syukur, dan
mahabbah menekankan proses penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs), pengendalian diri, serta
penguatan kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan. Integrasi nilai-
nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI berpotensi menjembatani kesenjangan
antara pengetahuan keagamaan yang bersifat teoritis dengan pengamalan nilai-nilai Islam
yang bersifat substantif dan transformatif dalam kehidupan peserta didik.

Meskipun kajian tentang akhlak tasawuf dan pendidikan Islam telah banyak
dilakukan, sebagian besar penelitian masih bersifat konseptual-deskriptif dan belum
secara sistematis mengelaborasi bagaimana nilai-nilai tasawuf dapat diimplementasikan
secara operasional dalam proses pembelajaran PAI. Selain itu, belum banyak kajian yang
secara eksplisit mengaitkan integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dengan penguatan
karakter religius dan sikap moderat peserta didik dalam konteks pendidikan formal
(Hudaeri, 2007). Kesenjangan inilah yang menunjukkan pentingnya kajian lebih lanjut
yang tidak hanya menjelaskan konsep tasawuf, tetapi juga mensintesisnya dalam
kerangka implementatif pembelajaran PAI.

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI tidak
dimaksudkan untuk membentuk peserta didik sebagai praktisi tarekat, melainkan sebagai
pendekatan pedagogis dalam menginternalisasikan nilai-nilai Islam yang bersifat
humanis dan kontekstual. Melalui perencanaan pembelajaran yang terintegrasi,

keteladanan guru, pembiasaan sikap religius, serta refleksi spiritual, nilai-nilai tasawuf

516


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

dapat dihadirkan secara aplikatif dalam tujuan, materi, metode, dan evaluasi
pembelajaran PAI. Dengan pendekatan ini, pembelajaran PAI diharapkan tidak hanya
berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai proses
pembentukan karakter dan kesadaran spiritual peserta didik (Zulfatmi, 2023).

Oleh karena itu, kajian mengenai implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam menjadi penting untuk dilakukan. Sebab
penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan mensintesis nilai-nilai akhlak tasawuf
serta merumuskan pola implementasinya dalam pembelajaran PAI sebagai upaya
penguatan karakter religius, kesadaran spiritual, dan sikap moderat peserta didik di tengah

tantangan kehidupan modern.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
deskriptif-analitis melalui metode studi pustaka (library research) (Sugiyono, 2019).
Pendekatan ini dipilih untuk menganalisis secara sistematis konsep, nilai, dan gagasan
tentang akhlak tasawuf serta relevansinya dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam
(PAI). Fokus penelitian diarahkan tidak hanya pada pemaparan konsep, tetapi pada upaya
sintesis dan analisis kritis terhadap berbagai pandangan ilmiah guna merumuskan pola
implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf yang lebih operasional dalam konteks
pembelajaran PAI.

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder
(Darmalaksana, 2020). Sumber primer mencakup karya-karya klasik dan kontemporer
dalam bidang tasawuf dan akhlak Islam, seperti tulisan tokoh-tokoh sufi dan literatur yang
membahas konsep ihsan, tazkiyat al-nafs, serta pembinaan akhlak. Sumber sekunder
meliputi artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional, prosiding, serta publikasi
akademik lain yang relevan dengan pembelajaran PAI, pendidikan karakter, dan integrasi
nilai-nilai spiritual dalam pendidikan formal. Pemilihan sumber dilakukan secara selektif
dengan mempertimbangkan relevansi tema, otoritas penulis, serta kebaruan kajian,
terutama publikasi dalam rentang sepuluh tahun terakhir.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis
dengan tahapan inventarisasi sumber, klasifikasi tema, dan seleksi konten yang sesuai
dengan fokus penelitian. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi

(content analysis) melalui beberapa langkah, yaitu: (1) mengidentifikasi konsep-konsep

517


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

kunci nilai akhlak tasawuf, (2) mengklasifikasikan nilai-nilai yang memiliki implikasi
pedagogis dalam pembelajaran PAI, dan (3) menafsirkan relevansi nilai-nilai tersebut
dalam konteks tujuan, materi, metode, dan evaluasi pembelajaran (Pakaya et al., 2023).

Selanjutnya, hasil analisis dikembangkan melalui proses sintesis gagasan para ahli
untuk merumuskan kerangka konseptual dan pola implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Sintesis ini diarahkan untuk menghasilkan
pemahaman yang lebih mendalam dan aplikatif mengenai strategi integrasi nilai-nilai
tasawuf dalam pembelajaran PAI, sehingga penelitian ini tidak hanya bersifat konseptual-
deskriptif, tetapi juga memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan model
pembelajaran PAI yang berorientasi pada pembentukan karakter dan spiritualitas peserta
didik.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Agama Islam

Nilai-nilai akhlak tasawuf merupakan dimensi esensial dalam ajaran Islam yang
berorientasi pada pembinaan batin, penyucian jiwa, dan pembentukan karakter spiritual
yang berkelanjutan (Triana et al., 2023). Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI),
nilai-nilai tasawuf memiliki posisi strategis karena PAI tidak hanya berfungsi sebagai
transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai proses internalisasi nilai yang
membentuk sikap, orientasi hidup, dan perilaku religius peserta didik (M. Nur, 2025).
Tasawuf sebagai manifestasi aspek iisan dalam Islam menekankan kesadaran spiritual
yang mendalam terhadap kehadiran Allah dalam seluruh aktivitas kehidupan. Oleh karena
itu, integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI dapat dipahami sebagai
upaya memperkuat dimensi afektif dan transformatif pendidikan agama, yang selama ini
cenderung tereduksi pada aspek kognitif dan normativ (Pisa Aulia et al., 2023).

Salah satu nilai fundamental dalam akhlak tasawuf yang relevan dengan
pembelajaran PAI adalah keikhlasan (ikhl/as) (Nurfaizah, 2022). Ikhlas tidak sekadar
dipahami sebagai niat yang lurus, tetapi sebagai orientasi batin yang menempatkan Allah
sebagai tujuan utama dari setiap proses belajar dan mengajar. Dalam konteks pendidikan,
ikhlas memiliki implikasi pedagogis yang penting, baik bagi guru maupun peserta didik.
Bagi guru PAI, ikhlas tercermin dalam komitmen profesional, keteladanan moral, dan
kesungguhan dalam membimbing peserta didik tanpa reduksi kepentingan personal atau

administrativ (Mikraj et al., 2025). Sementara itu, bagi peserta didik, ikhlas terwujud

518


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

dalam sikap belajar yang jujur, kesadaran dalam beribadah, serta perilaku etis yang tidak
berorientasi pada pengakuan semata. Nilai ikhlas ini berfungsi sebagai basis integritas
moral dan menjadi penyangga utama pembentukan spiritualitas autentik dalam
pendidikan agama (Hidayati et al., 2025).

Nilai berikutnya adalah kesabaran (sabr), yang dalam perspektif tasawuf tidak
dimaknai secara pasif, melainkan sebagai kekuatan spiritual dalam menghadapi proses
dan dinamika kehidupan. Dalam pembelajaran PAI, sabar memiliki relevansi langsung
dengan pembentukan ketahanan mental, pengendalian emosi, dan konsistensi dalam
mengamalkan nilai-nilai agama (Fauziah & Masyithoh, 2023). Proses pembelajaran yang
sarat dengan tantangan baik dalam memahami materi, menginternalisasi nilai, maupun
berinteraksi dengan perbedaan karakter menuntut sikap sabar yang aktif dan reflektif.
Dengan demikian, nilai sabar tidak hanya membentuk ketekunan akademik, tetapi juga
memperkuat kecerdasan emosional peserta didik, sehingga mereka mampu merespons
konflik, kegagalan, dan perbedaan secara konstruktif.

Kerendahan hati (tawadhu’) merupakan nilai sentral lain dalam akhlak tasawuf
yang memiliki signifikansi pedagogis yang kuat. Tawadhu” mengandung kesadaran akan
keterbatasan diri, keterbukaan terhadap kebenaran, dan penghargaan terhadap orang lain.
Dalam konteks pembelajaran PAI nilai ini berperan penting dalam menciptakan relasi
edukatif yang humanis dan dialogis antara guru dan peserta didik. Tawadhu’ mendorong
peserta didik untuk menerima ilmu dengan sikap terbuka, menghargai perbedaan
pandangan keagamaan, serta menghindari sikap eksklusif dan merasa paling benar (Dewi
& Fazal, 2024).

Nilai kesederhanaan (zuhud) dalam tasawuf juga memiliki relevansi yang
signifikan dalam pembelajaran PAI kontemporer. Zuhud tidak dimaknai sebagai
penolakan terhadap dunia, melainkan sebagai sikap proporsional dalam memandang
materi dan kesenangan duniawi. Dalam konteks pendidikan, nilai zuhud berfungsi
sebagai kritik terhadap budaya materialisme, konsumerisme, dan hedonisme yang
semakin memengaruhi peserta didik. Melalui pembelajaran PAI yang mengintegrasikan
nilai zuhud, peserta didik diarahkan untuk mengembangkan orientasi hidup yang
seimbang antara dimensi duniawi dan ukhrawi, serta menumbuhkan sikap tanggung

jawab, pengendalian diri, dan kesadaran etis dalam menggunakan sumber daya.

519


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Puncak dari nilai-nilai akhlak tasawuf adalah cinta kepada Allah (mahabbah),
yang menempatkan Allah sebagai pusat orientasi hidup manusia. Dalam pembelajaran
PAI, nilai mahabbah memiliki peran kunci dalam menumbuhkan religiusitas yang bersifat
intrinsik dan reflektif (B & Al Qifari, 2024). Mahabbah mendorong peserta didik untuk
menjalankan ajaran agama bukan semata karena kewajiban formal atau tekanan eksternal,
tetapi karena kesadaran dan kecintaan yang mendalam kepada Allah. Dengan demikian,
pembelajaran PAI tidak berhenti pada kepatuhan normatif, melainkan menjadi ruang
pembentukan pengalaman beragama yang bermakna dan transformativ (Owie, 2023).

Kelima nilai akhlak tasawuf tersebut ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan
mahabbah memiliki hubungan yang saling melengkapi dalam membentuk kepribadian
Muslim yang utuh. Integrasi nilai-nilai ini dalam pembelajaran PAI menuntut pendekatan
yang tidak semata-mata bersifat konseptual, tetapi juga operasional melalui keteladanan
guru, pembiasaan nilai, refleksi kritis, serta strategi pembelajaran kontekstual. Dalam hal
ini, guru PAI berperan sebagai aktor kunci yang tidak hanya mentransmisikan
pengetahuan, tetapi juga menjadi model hidup dari nilai-nilai akhlak tasawuf tersebut
(Achmad Muzammil & Rismawati, 2022).

Penguatan nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI dapat dipandang
sebagai upaya strategis untuk mengembangkan pendidikan agama yang holistik,
integratif, dan relevan dengan tantangan zaman. Pendekatan ini diharapkan mampu
melahirkan peserta didik yang tidak hanya memiliki kecakapan intelektual, tetapi juga
kedalaman spiritual, kematangan emosional, serta komitmen moral dalam kehidupan
pribadi dan sosial. Oleh karena itu, nilai-nilai akhlak tasawuf tidak hanya menjadi
pelengkap dalam pembelajaran PAI, melainkan fondasi penting dalam pembentukan

insan beriman, berkarakter, dan berakhlak karimah.

2. Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam Proses Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam
Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam proses pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) merupakan strategi pedagogis untuk mentransformasikan
pembelajaran agama dari sekadar penguasaan kognitif menuju pembentukan karakter dan
spiritualitas peserta didik secara utuh. Tasawuf sebagai dimensi ihsan dalam Islam
menekankan pembinaan batin, pengendalian diri, dan kesadaran keberadaan Allah dalam

seluruh aspek kehidupan. Dalam konteks pendidikan formal (Amelia & Ramadan, 2021),

520


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf perlu dirumuskan secara sistematis agar tidak
berhenti pada tataran normatif, melainkan dapat dioperasionalkan dalam desain
pembelajaran, praktik pedagogis, serta evaluasi sikap dan perilaku peserta didik.

Pertama, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dapat dilakukan melalui
integrasi nilai secara eksplisit dalam perumusan tujuan, materi, dan capaian pembelajaran
PAI. Berbeda dengan pendekatan konvensional yang menitikberatkan pada penguasaan
materi, pendekatan ini menempatkan nilai tasawuf sebagai tujuan afektif yang terukur
dan terarah. Nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan mahabbah tidak hanya
diposisikan sebagai muatan etis, tetapi sebagai kompetensi spiritual yang dikembangkan
secara bertahap. Misalnya, dalam pembelajaran akidah, peserta didik tidak hanya
memahami konsep keimanan, tetapi juga dilatih untuk merefleksikan keikhlasan dan
ketergantungan total kepada Allah dalam aktivitas belajar dan kehidupan sehari-hari.
Sementara itu, pada materi akhlak dan figh, nilai kesabaran, kesederhanaan, dan
pengendalian diri dapat diintegrasikan melalui studi kasus dan pengalaman praktis yang
relevan dengan realitas peserta didik.

Kedua, implementasi nilai akhlak tasawuf menuntut peran guru sebagai aktor
kunci melalui metode keteladanan (uswah hasanah). Dalam perspektif tasawuf,
keteladanan bukan sekadar aspek moral, melainkan media internalisasi nilai yang paling
efektif. Guru PAI tidak hanya berfungsi sebagai penyampai informasi keagamaan, tetapi
juga sebagai representasi hidup dari nilai-nilai spiritual yang diajarkan. Keikhlasan dalam
mengajar, kesabaran dalam menghadapi perbedaan kemampuan dan karakter peserta
didik, serta kerendahan hati dalam berinteraksi menjadi bentuk implementasi konkret
akhlak tasawuf. Keteladanan ini berkontribusi pada terbentuknya iklim pembelajaran
yang humanis dan spiritual, di mana nilai-nilai tasawuf terinternalisasi melalui relasi
edukatif yang berkesinambungan.

Ketiga, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dapat dioperasionalkan melalui
pembiasaan dan refleksi spiritual yang terintegrasi dalam aktivitas pembelajaran.
Pembiasaan berfungsi sebagai mekanisme pembentukan karakter melalui praktik yang
konsisten dan berulang. Dalam pembelajaran PAI, pembiasaan nilai tasawuf dapat
diwujudkan melalui rutinitas spiritual seperti doa, muhasabah singkat, serta penguatan
sikap jujur, disiplin, dan empati dalam interaksi kelas. Refleksi spiritual (GUSTI &
JUNTAK, 2023), khususnya melalui kegiatan muhasabah dan refleksi diri,

521


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osmta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

memungkinkan peserta didik untuk mengaitkan materi pembelajaran dengan pengalaman
personal dan realitas sosial. Pendekatan reflektif ini menjadi pembeda penting dari kajian
sebelumnya, karena menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam proses
internalisasi nilai, bukan sekadar penerima doktrin moral (Afidah, 2019).

Keempat, pendekatan naratif dan dialogis melalui kisah tokoh-tokoh sufi dapat
dimanfaatkan sebagai strategi pedagogis yang bersifat afektif dan kontekstual. Kisah-
kisah kehidupan tokoh tasawuf seperti Imam al-Ghazali, al-Junaid al-Baghdadi, dan
Rabi’ah al-Adawiyah tidak hanya berfungsi sebagai ilustrasi historis, tetapi sebagai
sumber nilai yang dapat dianalisis secara kritis. Melalui diskusi terarah, peserta didik
diajak untuk mengidentifikasi nilai ikhlas, sabar, dan mahabbah dalam konteks kehidupan
modern, serta merefleksikan relevansinya sebagai pelajar. Pendekatan ini memperkaya
proses pembelajaran PAI dengan dimensi emosional dan reflektif yang selama ini kurang
mendapat perhatian.

Kelima, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf perlu didukung oleh pendekatan
pembelajaran partisipatif dan reflektif, seperti diskusi kelompok, studi kasus, dan
pembelajaran berbasis masalah. Metode ini memungkinkan peserta didik untuk
mengonstruksi pemahaman nilai secara kritis dan dialogis, bukan sekadar menerima
konsep secara pasif. Dalam konteks ini, guru berperan sebagai fasilitator yang
membimbing proses refleksi dan sintesis nilai, sehingga pembelajaran PAI menjadi ruang
pembentukan kesadaran moral dan spiritual yang kontekstual.

Secara keseluruhan, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran
PAI menuntut perencanaan pedagogis yang terstruktur, keteladanan guru yang konsisten,
serta lingkungan pendidikan yang mendukung internalisasi nilai. Kontribusi utama
pendekatan ini terletak pada upaya merumuskan model implementasi yang lebih
operasional dan reflektif, sehingga nilai-nilai tasawuf tidak berhenti pada wacana
normatif. Dengan demikian, pembelajaran PAI yang berbasis akhlak tasawuf diharapkan
mampu membentuk peserta didik yang tidak hanya memiliki pengetahuan keagamaan,
tetapi juga kedalaman spiritual, kematangan emosional, dan komitmen akhlak dalam
kehidupan personal dan social (Achmad Sultoni, 2018).

Tabel. Model Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam Pembelajaran PAI

Nilai Akhlak Tujuan Strategi Bentuk Indikator
Tasawuf Pembelajaran Pedagogis Implementasi Capaian
(Afektif-Spiritual) dalam
Pembelajaran

522


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)

Osmta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org
Ikhlas Menumbuhkan Keteladanan Niat belajar = Kejujuran,
orientasi belajar = guru, refleksi diri = bersama, refleksi tanggung jawab,
karena Allah dan makna ibadah dan = konsistensi sikap
integritas moral belajar
Sabar Mengembangkan Pembiasaan, studi  Latihan disiplin, Tidak mudah
ketahanan kasus penyelesaian putus asa, mampu
emosional dan tugas  bertahap, mengelola emosi
pengendalian diri dialog konflik
Tawadhu’ Membentuk sikap Dialogis- Diskusi Menghargai
rendah hati dan partisipatif kelompok, saling perbedaan, tidak
keterbukaan menghargai merasa paling
terhadap ilmu pendapat benar
Zuhud Menanamkan sikap ~Kontekstual- Analisis gaya Kesederhanaan,
hidup  sederhana reflektif hidup, kritik = pengendalian diri
dan tidak budaya konsumtif
materialistik
Mahabbah Menumbuhkan Naratif-reflektif Kisah tokoh sufi, Ibadah sadar,
religiusitas intrinsik muhasabah, doa sikap religius yang
dan kedekatan reflektif tulus
spiritual

3. Dampak Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf terhadap Peserta Didik
Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran Pendidikan Agama
Islam (PAI) memberikan dampak multidimensional terhadap perkembangan peserta
didik, mencakup aspek spiritual, emosional, dan sosial secara terpadu. Tasawuf sebagai
dimensi ihsan dalam Islam menekankan penguatan kesadaran batin, pengendalian diri,
serta orientasi hidup yang berpusat pada nilai-nilai ketuhanan. Dalam konteks pendidikan
formal, dampak implementasi nilai-nilai tasawuf tidak hanya dapat dilihat dari
peningkatan pemahaman keagamaan, tetapi juga dari perubahan sikap, pola relasi sosial,
dan cara peserta didik memaknai pengalaman belajar dan kehidupan sehari-hari. Dengan
demikian, pembahasan dampak dalam artikel ini diposisikan sebagai sintesis analitis dari
proses implementasi nilai tasawuf dalam pembelajaran PAI (Fahrudin et al., 2024).
Dampak pertama yang menonjol adalah terbentuknya ketenangan jiwa dan
stabilitas emosional peserta didik. Nilai-nilai ikhlas, sabar, dan tawakal berperan sebagai
mekanisme internal pengelolaan emosi yang membantu peserta didik menghadapi
tekanan akademik, konflik sosial, serta dinamika perkembangan remaja. Berbeda dengan
pendekatan pendidikan moral yang bersifat instruktif, internalisasi nilai tasawuf melalui
refleksi dan pembiasaan memungkinkan peserta didik mengembangkan kesadaran diri
(self-awareness) dan regulasi emosi secara lebih mendalam (Nursinah, 2024).
Ketenangan batin ini tidak hanya berdampak pada kesejahteraan psikologis peserta didik,
tetapi juga berkontribusi pada terciptanya iklim belajar yang lebih kondusif dan minim

konflik.

523


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Dampak kedua adalah penguatan sikap santun dan berakhlak mulia dalam
interaksi sosial. Nilai tawadhu’ dan mahabbah yang diinternalisasikan dalam
pembelajaran PAI berbasis tasawuf mendorong peserta didik untuk membangun relasi
sosial yang dilandasi sikap rendah hati, empati, dan penghargaan terhadap orang lain.
Dampak ini tercermin dalam perilaku sehari-hari peserta didik, seperti cara bertutur kata,
sikap terhadap guru, serta kemampuan menyelesaikan perbedaan secara dialogis
(Asyahidah et al., 2025). Secara konseptual, temuan ini menunjukkan bahwa nilai tasawuf
berfungsi sebagai jembatan antara kesalehan individual dan kesalehan sosial, sehingga
pembelajaran PAI tidak berhenti pada pembentukan moral personal, tetapi juga
membangun etika sosial yang berkelanjutan.

Dampak berikutnya adalah meningkatnya sikap toleransi dan moderasi beragama.
Tasawuf mengajarkan keseimbangan antara dimensi lahiriah dan batiniah dalam
beragama, serta menekankan cinta kasih dan kedalaman spiritual sebagai landasan
beragama. Peserta didik yang dibekali nilai-nilai akhlak tasawuf cenderung memiliki
pemahaman keagamaan yang lebih inklusif dan reflektif, sehingga mampu menghargai
perbedaan pandangan, latar belakang sosial, dan praktik keagamaan (Mawardi, 2022).
Dampak ini menjadi kontribusi penting artikel ini, karena menunjukkan bahwa
internalisasi nilai tasawuf dalam pembelajaran PAI dapat berfungsi sebagai strategi
preventif terhadap sikap eksklusivisme, intoleransi, dan radikalisme yang berpotensi
memengaruhi generasi muda.

Dampak lain yang bersifat fundamental adalah meningkatnya kesadaran dan
kedalaman spiritual peserta didik. Nilai mahabbah dan ikhlas mendorong terbentuknya
relasi batin yang lebih personal dan bermakna antara peserta didik dengan Allah.
Kesadaran spiritual ini tercermin dalam kualitas ibadah yang lebih reflektif, bukan
sekadar rutinitas formal. Peserta didik mulai memandang ibadah dan perilaku religius
sebagai kebutuhan spiritual yang memberikan makna hidup, bukan sekadar kewajiban
normativ (Rajab, 2020). Temuan ini memperkuat argumen bahwa pembelajaran PAI
berbasis tasawuf berkontribusi pada pembentukan religiusitas intrinsik yang lebih tahan
terhadap perubahan sosial dan tekanan eksternal.

Lebih jauh, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf juga berdampak pada
pembentukan sikap moderat dan seimbang dalam beragama (Asmanidar, 2023). Tasawuf

mengajarkan proporsionalitas dalam memahami ajaran Islam, sehingga peserta didik

524


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

tidak terjebak pada pola keberagamaan yang kaku, tekstualistik, atau berlebihan. Peserta
didik diarahkan untuk memahami agama secara substantif dengan menempatkan akhlak
sebagai inti keberagamaan. Dalam konteks ini, nilai tasawuf berfungsi sebagai kerangka
etis yang menuntun peserta didik untuk mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan
sosial secara harmonis.

Secara sintesis, dampak implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf terhadap peserta
didik menunjukkan bahwa pendekatan ini memiliki implikasi yang lebih luas
dibandingkan pembelajaran PAI konvensional. Kontribusi utama artikel ini terletak pada
penegasan bahwa nilai-nilai tasawuf tidak hanya berdampak pada aspek spiritual
individual, tetapi juga membentuk kompetensi emosional, etika sosial, dan sikap moderat
beragama. Dengan demikian, pembelajaran PAI yang mengintegrasikan nilai-nilai akhlak
tasawuf dapat dipahami sebagai model pendidikan karakter yang holistik dan kontekstual.

Oleh karena itu, penguatan implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam
pembelajaran PAI perlu diposisikan sebagai strategi pedagogis yang berkelanjutan.
Dampak positif yang dihasilkan menunjukkan bahwa tasawuf memiliki relevansi yang
tinggi dalam menjawab tantangan pendidikan karakter di era modern, khususnya dalam
membentuk peserta didik yang beriman, berakhlak mulia, toleran, dan moderat dalam
beragama. Temuan ini sekaligus mempertegas kontribusi teoretis dan praktis artikel ini

dalam pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam berbasis nilai-nilai tasawuf.

D. KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan pendekatan pedagogis yang
relevan dan strategis dalam memperkuat pembentukan karakter serta spiritualitas peserta
didik. Nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan mahabbah tidak hanya
berfungsi sebagai konsep moral-teologis, tetapi memiliki potensi untuk diinternalisasikan
secara pedagogis dalam proses pembelajaran PAI guna menjembatani aspek kognitif
dengan pembinaan sikap dan perilaku religius. Hasil analisis menunjukkan bahwa
integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dapat dirumuskan melalui kerangka implementasi
yang mencakup penguatan tujuan dan materi pembelajaran berbasis karakter, keteladanan
guru sebagai model akhlak, serta pembiasaan dan refleksi spiritual yang terencana dalam

proses pembelajaran.

525


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Sintesis ini memberikan kontribusi konseptual berupa pemetaan pola
implementasi nilai-nilai tasawuf dalam pembelajaran PAI, sehingga kajian ini tidak hanya
bersifat deskriptif, tetapi juga menawarkan kerangka analitis yang dapat dijadikan acuan
dalam pengembangan praktik pembelajaran. Lebih lanjut, implementasi nilai-nilai akhlak
tasawuf terbukti berimplikasi positif terhadap pembentukan ketenangan jiwa, sikap
santun, toleransi, kesadaran spiritual, serta penguatan sikap moderat peserta didik dalam
beragama. Temuan ini menunjukkan bahwa pembelajaran PAI berbasis tasawuf memiliki
relevansi strategis dalam merespons tantangan pendidikan karakter dan kecenderungan
ekstremisme di kalangan pelajar. Dengan demikian, nilai-nilai akhlak tasawuf perlu
diposisikan sebagai bagian integral dalam pengembangan pembelajaran Pendidikan

Agama Islam yang lebih holistik dan kontekstual.

skskosk

DAFTAR PUSTAKA

Achmad Muzammil, & Rismawati, R. (2022). Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf Dalam
Pembinaan Akhlak Santri Di Pondok Pesantren Al-Fattah Pule Tanjunganom
Nganjuk. Spiritualita, 6(2), 109—131. https://doi.org/10.30762/spiritualita.v6i2.804

Achmad Sultoni. (2018). Pengembangan Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Berbasis Kecerdasan Spiritual Dan Emosional Untuk Membina Akhlak Mahasiswa
Di Universitas Negeri Malang. Disertasi.

Afidah, 1. (2019). Pendidikan Akhlaq Perspektif Pemikiran Ibnu Miskawaih (Tokoh
Filosof Muslim Masa Abad Tengah). FALASIFA : Jurnal Studi Keislaman, 10(1).
https://doi.org/10.36835/falasifa.v10i1.149

Amelia, M., & Ramadan, Z. H. (2021). Implementasi Pendidikan Karakter Melalui
Budaya Sekolah di Sekolah Dasar. Jurnal Basicedu, 5(6), 5548-5555.
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i6.1701

Asmanidar, A. (2023). Diversity and Humanity in Islam: A Perspective of Religious
Moderation. Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 3(2), 302.
https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416

Asyahidah, N. L., Dewi, D. A., & Sudarmansyah, R. (2025). Internalisasi Nilai Karakter

526


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Budaya Sunda Melalui Implementasi Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila
Berbasis Permainan Tradisional. Jurnal limiah Pendidikan Dasar, 10(1).

B, M. R., & Al Qifari, A. (2024). NILAI-NILAI PENDIDIKAN AKHLAK DALAM
KITAB AL-ARBA’IN AL-NAWAWIYAH KARYA IMAM NAWAWL. Inspiratif
Pendidikan, 12(2), 763—792. https://doi.org/10.24252/ip.v12i2.42127

Darmalaksana, W. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi
Lapangan. Pre-Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Dewi, N. R. S., & Fazal, K. (2024). Comparative Analysis of Religious Moderation and
Inclusivity in SMAN 2 and MAN Tanjungpinang. Jurnal Sosiologi Agama
Indonesia (JSAI), 5(2), 311-323. https://doi.org/10.22373/jsai.v5i2.4536

Fahrudin, F., Islamy, M. R. F., Faqihuddin, A., Parhan, M., & Kamaludin, K. (2024). The
Implications of Sufism Akhlaqi to Strengthen The Noble Morals of Indonesian
Students.  El  Harakah:  Jurnal  Budaya  Islam,  26(1), 74-93.
https://doi.org/10.18860/eh.v2611.26192

Fauziah, R. F., & Masyithoh, S. (2023). Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan
Nasional. Tadzkirah : Jurnal Pendidikan Dasar, 37-49.
https://doi.org/10.55510/tadzkirah.v6i1.207

GUSTI, T. I, & JUNTAK, J. N. S. (2023). PERANAN IBADAH KONTEKSTUAL
BAGI PERTUMBUHAN ROHANI REMAJA DI GEREJA KRISTEN JAWA
BATURETNO. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 3(2).
https://doi.org/10.51878/cendekia.v3i2.2243

Hakim, T. R. (2022). Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam dalam Membina
Moderasi Kehidupan Beragama. Edukasiana: Jurnal Inovasi Pendidikan, 1(4), 192—
200. https://doi.org/10.56916/ejip.v1i4.188

Hidayati, F., Nurhalisa, S., Radita, A., Candrika, A., Nisa, N., & Abdullah, S. (2025).
Authentic Assessment sebagai Strategi Evaluasi Efektif dalam Pembelajaran PAI
Berbasis Karakter. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(2).

Hudaeri, M. (2007). TASAWUF DAN TANTANGAN KEHIDUPAN MODERN.
ALQALAM, 24(1), 21. https://doi.org/10.32678/algalam.v24i1.1654

Kahari, K., Maryadi, M., & Fauziyati, E. (2022). Peranan Pendidikan Tasawuf Santri
pada Kehidupan Modern dalam Perspektif Filsafat Idealisme. Journal of Social
Research, 1(9), 1020—-1025. https://doi.org/10.55324/josr.v1i19.220

527


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

M. Nur, F. (2025). Pendidikan Akhlak Berbasis Tasawuf: Relevansi dan Implementasi
dalam Konteks Pendidikan Modern. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 4(1), 199-212.
https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.58

Mawardi, M. (2022). MODERASI BERAGAMA DALAM AGAMA KONGHUCHU.
Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 2(2).
https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.14585

Mikraj, M., Fazal, K., & Chaizir, M. (2025). Strategi Penguatan Nilai-Nilai Moderasi
Beragama melalui Pendidikan Multikultural. Jurnal limiah Guru Madrasah, 4(1),
121-134. https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.49

Nurfaizah, B. A. (2022). Analisis Nilai-Nilai Pendidikan Tasawuf Dalam Buku Nalar
Tasawuf Karya Istania Widayati Hidayati Dan Relevansinya Dengan Pendidikan
Akhlak. NBER Working Papers.

Nursinah. (2024). PENGARUH PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
TERHADAP AKHLAK PESERTA DIDIK DI SMKN 4 GOWA. REFERENSI
ISLAMIKA: Jurnal Studi Islam, 2(2), 1-9. https://doi.org/10.61220/ri.v2i2.001

Owie, A. A. (2023). Mahabbah Love Rabiah Al Adawiyah’s Discourse (Paul Ricoeur’s
Hermeneutic Study). Mediakita, 6(2), 196-213.
https://doi.org/10.30762/mediakita.v6i2.482

Pakaya, W. C., Sutadji, E., Dina, L. N. A. B., Rahma, F. I., Mashfufah, A., & Ayu, I. R.
(2023). Metode Penelitian Pendidikan. Nawa Litera Publishing.

Pisa Aulia, Muhammad Saleh, & Ahmad Zaki. (2023). Analisis Konsep Pendidikan Islam
Al-Mawardi Dalam Kitab Adab Ad-Dunya Wa Ad-Din. Journal of Student
Research, 1(1), 329-339. https://doi.org/10.55606/jsr.v1i1.1029

Rajab, H. R. (2020). Akhlak Tasawuf Basis Pendidikan Multikultural Di Indonesia.
Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 71-78.
https://doi.org/10.32923/tarbawy.v7i1.1206

Sitorus, M. D., Abrar, H., & Puta, M. A. (2025). PERAN PENDIDIKAN ISLAM
DALAM MEMBENTUK KARAKTER GENERASI MILLENIAL. ... Kajian
Agama ....

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi

Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren. Edukasi Islami: Jurnal

528


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osmta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Pendidikan Islam, 12(01). https://doi.org/10.30868/e1.v12101.2917

Zulfatmi, Z. (2023). Learning the Values of Religious Moderation in Madrasah Aliyah:
Model Analysis. Jurnal  Illmiah Peuradeun, 11(2), 551-568.
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.1006.

529


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

