
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

515 

Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
 

      *Faisal Muhammad Nur 

Institut Agama Islam Negeri Zawiyah Cot Kala Langsa, Indonesia 
*Email: abiya.doctor76@gmail.com  

 

     ABSTRACT 

Islamic Religious Education (IRE) learning is not merely oriented toward the acquisition 

of religious knowledge but also plays a strategic role in shaping students’ character and 

morality. One relevant approach to strengthening the affective and spiritual dimensions 

of learning is the integration of Sufi moral values (akhlak tasawuf) into the instructional 

process. This article aims to analyze the implementation of Sufi moral values in IRE 

learning, including sincerity (ikhlas), patience (sabar), humility (tawadhu’), asceticism 

(zuhud), and love for God (mahabbah). This study employs a qualitative descriptive 

approach using a library research method based on classical and contemporary literature 

related to Sufism, Islamic education, and IRE learning. The findings indicate that Sufi 

moral values can be systematically integrated through instructional planning, the 

habituation of religious attitudes, teacher role modeling, and spiritual reflection activities 

in the IRE learning process. The implementation of these values contributes positively to 

the formation of students’ religious character, the strengthening of spiritual awareness, 

and the development of moderate religious attitudes. 
 

Keywords: Sufi Morality, Spiritual Values, Islamic Religious Education Learning 

 

Abstrak 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak hanya berorientasi pada penguasaan 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga berperan penting dalam pembentukan karakter dan 

akhlak peserta didik. Salah satu pendekatan yang relevan dalam penguatan dimensi 

afektif dan spiritual adalah integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam proses 

pembelajaran. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis implementasi nilai-nilai akhlak 

tasawuf dalam pembelajaran PAI, meliputi nilai keikhlasan, kesabaran, tawadhu’, zuhud, 

dan cinta kepada Allah (mahabbah). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan metode studi pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer yang 

relevan dengan tasawuf, pendidikan Islam, dan pembelajaran PAI. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa nilai-nilai akhlak tasawuf dapat diintegrasikan secara sistematis 

melalui perencanaan pembelajaran, pembiasaan sikap religius, keteladanan guru, serta 

kegiatan refleksi spiritual dalam proses pembelajaran PAI. Implementasi nilai-nilai 

tersebut berkontribusi positif terhadap pembentukan karakter religius, penguatan 

kesadaran spiritual, serta pengembangan sikap moderat peserta didik dalam beragama. 
 

Kata Kunci: Akhlak Tasawuf, Nilai Spiritual, Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

 

*** 

 

 

 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421
mailto:abiya.doctor76@gmail.com


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

516 

A. PENDAHULUAN   

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk 

kepribadian peserta didik yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga matang 

secara spiritual dan berakhlak mulia (Hakim, 2022). Namun, dalam praktiknya, 

pembelajaran PAI masih sering berorientasi pada penguasaan aspek kognitif dan normatif 

semata, sementara dimensi afektif dan spiritual belum terinternalisasi secara optimal 

dalam perilaku sehari-hari peserta didik. Kondisi ini tercermin dari berbagai fenomena 

degradasi moral di kalangan pelajar, seperti menurunnya sikap empati, menguatnya 

perilaku individualistik, serta melemahnya nilai kejujuran dan tanggung jawab social 

(Sitorus et al., 2025). 

Dalam konteks tersebut, tasawuf sebagai dimensi ihsan dalam Islam menawarkan 

seperangkat nilai akhlak yang relevan untuk menjawab tantangan pendidikan karakter 

(Kahari et al., 2022). Nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, syukur, dan 

mahabbah menekankan proses penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs), pengendalian diri, serta 

penguatan kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan. Integrasi nilai-

nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI berpotensi menjembatani kesenjangan 

antara pengetahuan keagamaan yang bersifat teoritis dengan pengamalan nilai-nilai Islam 

yang bersifat substantif dan transformatif dalam kehidupan peserta didik. 

Meskipun kajian tentang akhlak tasawuf dan pendidikan Islam telah banyak 

dilakukan, sebagian besar penelitian masih bersifat konseptual-deskriptif dan belum 

secara sistematis mengelaborasi bagaimana nilai-nilai tasawuf dapat diimplementasikan 

secara operasional dalam proses pembelajaran PAI. Selain itu, belum banyak kajian yang 

secara eksplisit mengaitkan integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dengan penguatan 

karakter religius dan sikap moderat peserta didik dalam konteks pendidikan formal 

(Hudaeri, 2007). Kesenjangan inilah yang menunjukkan pentingnya kajian lebih lanjut 

yang tidak hanya menjelaskan konsep tasawuf, tetapi juga mensintesisnya dalam 

kerangka implementatif pembelajaran PAI. 

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI tidak 

dimaksudkan untuk membentuk peserta didik sebagai praktisi tarekat, melainkan sebagai 

pendekatan pedagogis dalam menginternalisasikan nilai-nilai Islam yang bersifat 

humanis dan kontekstual. Melalui perencanaan pembelajaran yang terintegrasi, 

keteladanan guru, pembiasaan sikap religius, serta refleksi spiritual, nilai-nilai tasawuf 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

517 

dapat dihadirkan secara aplikatif dalam tujuan, materi, metode, dan evaluasi 

pembelajaran PAI. Dengan pendekatan ini, pembelajaran PAI diharapkan tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai proses 

pembentukan karakter dan kesadaran spiritual peserta didik (Zulfatmi, 2023). 

Oleh karena itu, kajian mengenai implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam menjadi penting untuk dilakukan. Sebab 

penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan mensintesis nilai-nilai akhlak tasawuf 

serta merumuskan pola implementasinya dalam pembelajaran PAI sebagai upaya 

penguatan karakter religius, kesadaran spiritual, dan sikap moderat peserta didik di tengah 

tantangan kehidupan modern. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

deskriptif-analitis melalui metode studi pustaka (library research) (Sugiyono, 2019). 

Pendekatan ini dipilih untuk menganalisis secara sistematis konsep, nilai, dan gagasan 

tentang akhlak tasawuf serta relevansinya dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI). Fokus penelitian diarahkan tidak hanya pada pemaparan konsep, tetapi pada upaya 

sintesis dan analisis kritis terhadap berbagai pandangan ilmiah guna merumuskan pola 

implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf yang lebih operasional dalam konteks 

pembelajaran PAI. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder 

(Darmalaksana, 2020). Sumber primer mencakup karya-karya klasik dan kontemporer 

dalam bidang tasawuf dan akhlak Islam, seperti tulisan tokoh-tokoh sufi dan literatur yang 

membahas konsep ihsan, tazkiyat al-nafs, serta pembinaan akhlak. Sumber sekunder 

meliputi artikel jurnal ilmiah nasional dan internasional, prosiding, serta publikasi 

akademik lain yang relevan dengan pembelajaran PAI, pendidikan karakter, dan integrasi 

nilai-nilai spiritual dalam pendidikan formal. Pemilihan sumber dilakukan secara selektif 

dengan mempertimbangkan relevansi tema, otoritas penulis, serta kebaruan kajian, 

terutama publikasi dalam rentang sepuluh tahun terakhir. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis 

dengan tahapan inventarisasi sumber, klasifikasi tema, dan seleksi konten yang sesuai 

dengan fokus penelitian. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis isi 

(content analysis) melalui beberapa langkah, yaitu: (1) mengidentifikasi konsep-konsep 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

518 

kunci nilai akhlak tasawuf, (2) mengklasifikasikan nilai-nilai yang memiliki implikasi 

pedagogis dalam pembelajaran PAI, dan (3) menafsirkan relevansi nilai-nilai tersebut 

dalam konteks tujuan, materi, metode, dan evaluasi pembelajaran (Pakaya et al., 2023). 

Selanjutnya, hasil analisis dikembangkan melalui proses sintesis gagasan para ahli 

untuk merumuskan kerangka konseptual dan pola implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Sintesis ini diarahkan untuk menghasilkan 

pemahaman yang lebih mendalam dan aplikatif mengenai strategi integrasi nilai-nilai 

tasawuf dalam pembelajaran PAI, sehingga penelitian ini tidak hanya bersifat konseptual-

deskriptif, tetapi juga memberikan kontribusi konseptual dalam pengembangan model 

pembelajaran PAI yang berorientasi pada pembentukan karakter dan spiritualitas peserta 

didik. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Agama Islam 

Nilai-nilai akhlak tasawuf merupakan dimensi esensial dalam ajaran Islam yang 

berorientasi pada pembinaan batin, penyucian jiwa, dan pembentukan karakter spiritual 

yang berkelanjutan (Triana et al., 2023). Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), 

nilai-nilai tasawuf memiliki posisi strategis karena PAI tidak hanya berfungsi sebagai 

transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai proses internalisasi nilai yang 

membentuk sikap, orientasi hidup, dan perilaku religius peserta didik (M. Nur, 2025). 

Tasawuf sebagai manifestasi aspek ihsan dalam Islam menekankan kesadaran spiritual 

yang mendalam terhadap kehadiran Allah dalam seluruh aktivitas kehidupan. Oleh karena 

itu, integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI dapat dipahami sebagai 

upaya memperkuat dimensi afektif dan transformatif pendidikan agama, yang selama ini 

cenderung tereduksi pada aspek kognitif dan normativ (Pisa Aulia et al., 2023). 

Salah satu nilai fundamental dalam akhlak tasawuf yang relevan dengan 

pembelajaran PAI adalah keikhlasan (ikhlas) (Nurfaizah, 2022). Ikhlas tidak sekadar 

dipahami sebagai niat yang lurus, tetapi sebagai orientasi batin yang menempatkan Allah 

sebagai tujuan utama dari setiap proses belajar dan mengajar. Dalam konteks pendidikan, 

ikhlas memiliki implikasi pedagogis yang penting, baik bagi guru maupun peserta didik. 

Bagi guru PAI, ikhlas tercermin dalam komitmen profesional, keteladanan moral, dan 

kesungguhan dalam membimbing peserta didik tanpa reduksi kepentingan personal atau 

administrativ (Mikraj et al., 2025). Sementara itu, bagi peserta didik, ikhlas terwujud 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

519 

dalam sikap belajar yang jujur, kesadaran dalam beribadah, serta perilaku etis yang tidak 

berorientasi pada pengakuan semata. Nilai ikhlas ini berfungsi sebagai basis integritas 

moral dan menjadi penyangga utama pembentukan spiritualitas autentik dalam 

pendidikan agama (Hidayati et al., 2025). 

Nilai berikutnya adalah kesabaran (sabr), yang dalam perspektif tasawuf tidak 

dimaknai secara pasif, melainkan sebagai kekuatan spiritual dalam menghadapi proses 

dan dinamika kehidupan. Dalam pembelajaran PAI, sabar memiliki relevansi langsung 

dengan pembentukan ketahanan mental, pengendalian emosi, dan konsistensi dalam 

mengamalkan nilai-nilai agama (Fauziah & Masyithoh, 2023). Proses pembelajaran yang 

sarat dengan tantangan baik dalam memahami materi, menginternalisasi nilai, maupun 

berinteraksi dengan perbedaan karakter menuntut sikap sabar yang aktif dan reflektif. 

Dengan demikian, nilai sabar tidak hanya membentuk ketekunan akademik, tetapi juga 

memperkuat kecerdasan emosional peserta didik, sehingga mereka mampu merespons 

konflik, kegagalan, dan perbedaan secara konstruktif. 

Kerendahan hati (tawadhu’) merupakan nilai sentral lain dalam akhlak tasawuf 

yang memiliki signifikansi pedagogis yang kuat. Tawadhu’ mengandung kesadaran akan 

keterbatasan diri, keterbukaan terhadap kebenaran, dan penghargaan terhadap orang lain. 

Dalam konteks pembelajaran PAI, nilai ini berperan penting dalam menciptakan relasi 

edukatif yang humanis dan dialogis antara guru dan peserta didik. Tawadhu’ mendorong 

peserta didik untuk menerima ilmu dengan sikap terbuka, menghargai perbedaan 

pandangan keagamaan, serta menghindari sikap eksklusif dan merasa paling benar (Dewi 

& Fazal, 2024). 

Nilai kesederhanaan (zuhud) dalam tasawuf juga memiliki relevansi yang 

signifikan dalam pembelajaran PAI kontemporer. Zuhud tidak dimaknai sebagai 

penolakan terhadap dunia, melainkan sebagai sikap proporsional dalam memandang 

materi dan kesenangan duniawi. Dalam konteks pendidikan, nilai zuhud berfungsi 

sebagai kritik terhadap budaya materialisme, konsumerisme, dan hedonisme yang 

semakin memengaruhi peserta didik. Melalui pembelajaran PAI yang mengintegrasikan 

nilai zuhud, peserta didik diarahkan untuk mengembangkan orientasi hidup yang 

seimbang antara dimensi duniawi dan ukhrawi, serta menumbuhkan sikap tanggung 

jawab, pengendalian diri, dan kesadaran etis dalam menggunakan sumber daya. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

520 

Puncak dari nilai-nilai akhlak tasawuf adalah cinta kepada Allah (mahabbah), 

yang menempatkan Allah sebagai pusat orientasi hidup manusia. Dalam pembelajaran 

PAI, nilai mahabbah memiliki peran kunci dalam menumbuhkan religiusitas yang bersifat 

intrinsik dan reflektif (B & Al Qifari, 2024). Mahabbah mendorong peserta didik untuk 

menjalankan ajaran agama bukan semata karena kewajiban formal atau tekanan eksternal, 

tetapi karena kesadaran dan kecintaan yang mendalam kepada Allah. Dengan demikian, 

pembelajaran PAI tidak berhenti pada kepatuhan normatif, melainkan menjadi ruang 

pembentukan pengalaman beragama yang bermakna dan transformativ (Owie, 2023). 

Kelima nilai akhlak tasawuf tersebut ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan 

mahabbah memiliki hubungan yang saling melengkapi dalam membentuk kepribadian 

Muslim yang utuh. Integrasi nilai-nilai ini dalam pembelajaran PAI menuntut pendekatan 

yang tidak semata-mata bersifat konseptual, tetapi juga operasional melalui keteladanan 

guru, pembiasaan nilai, refleksi kritis, serta strategi pembelajaran kontekstual. Dalam hal 

ini, guru PAI berperan sebagai aktor kunci yang tidak hanya mentransmisikan 

pengetahuan, tetapi juga menjadi model hidup dari nilai-nilai akhlak tasawuf tersebut 

(Achmad Muzammil & Rismawati, 2022). 

Penguatan nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran PAI dapat dipandang 

sebagai upaya strategis untuk mengembangkan pendidikan agama yang holistik, 

integratif, dan relevan dengan tantangan zaman. Pendekatan ini diharapkan mampu 

melahirkan peserta didik yang tidak hanya memiliki kecakapan intelektual, tetapi juga 

kedalaman spiritual, kematangan emosional, serta komitmen moral dalam kehidupan 

pribadi dan sosial. Oleh karena itu, nilai-nilai akhlak tasawuf tidak hanya menjadi 

pelengkap dalam pembelajaran PAI, melainkan fondasi penting dalam pembentukan 

insan beriman, berkarakter, dan berakhlak karimah. 

 

2. Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam Proses Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam 

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam proses pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) merupakan strategi pedagogis untuk mentransformasikan 

pembelajaran agama dari sekadar penguasaan kognitif menuju pembentukan karakter dan 

spiritualitas peserta didik secara utuh. Tasawuf sebagai dimensi ihsan dalam Islam 

menekankan pembinaan batin, pengendalian diri, dan kesadaran keberadaan Allah dalam 

seluruh aspek kehidupan. Dalam konteks pendidikan formal (Amelia & Ramadan, 2021), 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

521 

implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf perlu dirumuskan secara sistematis agar tidak 

berhenti pada tataran normatif, melainkan dapat dioperasionalkan dalam desain 

pembelajaran, praktik pedagogis, serta evaluasi sikap dan perilaku peserta didik. 

Pertama, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dapat dilakukan melalui 

integrasi nilai secara eksplisit dalam perumusan tujuan, materi, dan capaian pembelajaran 

PAI. Berbeda dengan pendekatan konvensional yang menitikberatkan pada penguasaan 

materi, pendekatan ini menempatkan nilai tasawuf sebagai tujuan afektif yang terukur 

dan terarah. Nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan mahabbah tidak hanya 

diposisikan sebagai muatan etis, tetapi sebagai kompetensi spiritual yang dikembangkan 

secara bertahap. Misalnya, dalam pembelajaran akidah, peserta didik tidak hanya 

memahami konsep keimanan, tetapi juga dilatih untuk merefleksikan keikhlasan dan 

ketergantungan total kepada Allah dalam aktivitas belajar dan kehidupan sehari-hari. 

Sementara itu, pada materi akhlak dan fiqh, nilai kesabaran, kesederhanaan, dan 

pengendalian diri dapat diintegrasikan melalui studi kasus dan pengalaman praktis yang 

relevan dengan realitas peserta didik. 

Kedua, implementasi nilai akhlak tasawuf menuntut peran guru sebagai aktor 

kunci melalui metode keteladanan (uswah hasanah). Dalam perspektif tasawuf, 

keteladanan bukan sekadar aspek moral, melainkan media internalisasi nilai yang paling 

efektif. Guru PAI tidak hanya berfungsi sebagai penyampai informasi keagamaan, tetapi 

juga sebagai representasi hidup dari nilai-nilai spiritual yang diajarkan. Keikhlasan dalam 

mengajar, kesabaran dalam menghadapi perbedaan kemampuan dan karakter peserta 

didik, serta kerendahan hati dalam berinteraksi menjadi bentuk implementasi konkret 

akhlak tasawuf. Keteladanan ini berkontribusi pada terbentuknya iklim pembelajaran 

yang humanis dan spiritual, di mana nilai-nilai tasawuf terinternalisasi melalui relasi 

edukatif yang berkesinambungan. 

Ketiga, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dapat dioperasionalkan melalui 

pembiasaan dan refleksi spiritual yang terintegrasi dalam aktivitas pembelajaran. 

Pembiasaan berfungsi sebagai mekanisme pembentukan karakter melalui praktik yang 

konsisten dan berulang. Dalam pembelajaran PAI, pembiasaan nilai tasawuf dapat 

diwujudkan melalui rutinitas spiritual seperti doa, muhasabah singkat, serta penguatan 

sikap jujur, disiplin, dan empati dalam interaksi kelas. Refleksi spiritual (GUSTI & 

JUNTAK, 2023), khususnya melalui kegiatan muhasabah dan refleksi diri, 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

522 

memungkinkan peserta didik untuk mengaitkan materi pembelajaran dengan pengalaman 

personal dan realitas sosial. Pendekatan reflektif ini menjadi pembeda penting dari kajian 

sebelumnya, karena menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam proses 

internalisasi nilai, bukan sekadar penerima doktrin moral (Afidah, 2019). 

Keempat, pendekatan naratif dan dialogis melalui kisah tokoh-tokoh sufi dapat 

dimanfaatkan sebagai strategi pedagogis yang bersifat afektif dan kontekstual. Kisah-

kisah kehidupan tokoh tasawuf seperti Imam al-Ghazali, al-Junaid al-Baghdadi, dan 

Rabi’ah al-Adawiyah tidak hanya berfungsi sebagai ilustrasi historis, tetapi sebagai 

sumber nilai yang dapat dianalisis secara kritis. Melalui diskusi terarah, peserta didik 

diajak untuk mengidentifikasi nilai ikhlas, sabar, dan mahabbah dalam konteks kehidupan 

modern, serta merefleksikan relevansinya sebagai pelajar. Pendekatan ini memperkaya 

proses pembelajaran PAI dengan dimensi emosional dan reflektif yang selama ini kurang 

mendapat perhatian. 

Kelima, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf perlu didukung oleh pendekatan 

pembelajaran partisipatif dan reflektif, seperti diskusi kelompok, studi kasus, dan 

pembelajaran berbasis masalah. Metode ini memungkinkan peserta didik untuk 

mengonstruksi pemahaman nilai secara kritis dan dialogis, bukan sekadar menerima 

konsep secara pasif. Dalam konteks ini, guru berperan sebagai fasilitator yang 

membimbing proses refleksi dan sintesis nilai, sehingga pembelajaran PAI menjadi ruang 

pembentukan kesadaran moral dan spiritual yang kontekstual. 

Secara keseluruhan, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran 

PAI menuntut perencanaan pedagogis yang terstruktur, keteladanan guru yang konsisten, 

serta lingkungan pendidikan yang mendukung internalisasi nilai. Kontribusi utama 

pendekatan ini terletak pada upaya merumuskan model implementasi yang lebih 

operasional dan reflektif, sehingga nilai-nilai tasawuf tidak berhenti pada wacana 

normatif. Dengan demikian, pembelajaran PAI yang berbasis akhlak tasawuf diharapkan 

mampu membentuk peserta didik yang tidak hanya memiliki pengetahuan keagamaan, 

tetapi juga kedalaman spiritual, kematangan emosional, dan komitmen akhlak dalam 

kehidupan personal dan social (Achmad Sultoni, 2018). 

Tabel. Model Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf dalam Pembelajaran PAI 

Nilai Akhlak 

Tasawuf 

Tujuan 

Pembelajaran 

(Afektif-Spiritual) 

Strategi 

Pedagogis 

Bentuk 

Implementasi 

dalam 

Pembelajaran 

Indikator 

Capaian 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

523 

Ikhlas Menumbuhkan 

orientasi belajar 

karena Allah dan 

integritas moral 

Keteladanan 

guru, refleksi diri 

Niat belajar 

bersama, refleksi 

makna ibadah dan 

belajar 

Kejujuran, 

tanggung jawab, 

konsistensi sikap 

Sabar Mengembangkan 

ketahanan 

emosional dan 

pengendalian diri 

Pembiasaan, studi 

kasus 

Latihan disiplin, 

penyelesaian 

tugas bertahap, 

dialog konflik 

Tidak mudah 

putus asa, mampu 

mengelola emosi 

Tawadhu’ Membentuk sikap 

rendah hati dan 

keterbukaan 

terhadap ilmu 

Dialogis-

partisipatif 

Diskusi 

kelompok, saling 

menghargai 

pendapat 

Menghargai 

perbedaan, tidak 

merasa paling 

benar 

Zuhud Menanamkan sikap 

hidup sederhana 

dan tidak 

materialistik 

Kontekstual-

reflektif 

Analisis gaya 

hidup, kritik 

budaya konsumtif 

Kesederhanaan, 

pengendalian diri 

Mahabbah Menumbuhkan 

religiusitas intrinsik 

dan kedekatan 

spiritual 

Naratif-reflektif Kisah tokoh sufi, 

muhasabah, doa 

reflektif 

Ibadah sadar, 

sikap religius yang 

tulus 

 

3. Dampak Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Tasawuf terhadap Peserta Didik 

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI) memberikan dampak multidimensional terhadap perkembangan peserta 

didik, mencakup aspek spiritual, emosional, dan sosial secara terpadu. Tasawuf sebagai 

dimensi ihsan dalam Islam menekankan penguatan kesadaran batin, pengendalian diri, 

serta orientasi hidup yang berpusat pada nilai-nilai ketuhanan. Dalam konteks pendidikan 

formal, dampak implementasi nilai-nilai tasawuf tidak hanya dapat dilihat dari 

peningkatan pemahaman keagamaan, tetapi juga dari perubahan sikap, pola relasi sosial, 

dan cara peserta didik memaknai pengalaman belajar dan kehidupan sehari-hari. Dengan 

demikian, pembahasan dampak dalam artikel ini diposisikan sebagai sintesis analitis dari 

proses implementasi nilai tasawuf dalam pembelajaran PAI (Fahrudin et al., 2024). 

Dampak pertama yang menonjol adalah terbentuknya ketenangan jiwa dan 

stabilitas emosional peserta didik. Nilai-nilai ikhlas, sabar, dan tawakal berperan sebagai 

mekanisme internal pengelolaan emosi yang membantu peserta didik menghadapi 

tekanan akademik, konflik sosial, serta dinamika perkembangan remaja. Berbeda dengan 

pendekatan pendidikan moral yang bersifat instruktif, internalisasi nilai tasawuf melalui 

refleksi dan pembiasaan memungkinkan peserta didik mengembangkan kesadaran diri 

(self-awareness) dan regulasi emosi secara lebih mendalam (Nursinah, 2024). 

Ketenangan batin ini tidak hanya berdampak pada kesejahteraan psikologis peserta didik, 

tetapi juga berkontribusi pada terciptanya iklim belajar yang lebih kondusif dan minim 

konflik. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

524 

Dampak kedua adalah penguatan sikap santun dan berakhlak mulia dalam 

interaksi sosial. Nilai tawadhu’ dan mahabbah yang diinternalisasikan dalam 

pembelajaran PAI berbasis tasawuf mendorong peserta didik untuk membangun relasi 

sosial yang dilandasi sikap rendah hati, empati, dan penghargaan terhadap orang lain. 

Dampak ini tercermin dalam perilaku sehari-hari peserta didik, seperti cara bertutur kata, 

sikap terhadap guru, serta kemampuan menyelesaikan perbedaan secara dialogis 

(Asyahidah et al., 2025). Secara konseptual, temuan ini menunjukkan bahwa nilai tasawuf 

berfungsi sebagai jembatan antara kesalehan individual dan kesalehan sosial, sehingga 

pembelajaran PAI tidak berhenti pada pembentukan moral personal, tetapi juga 

membangun etika sosial yang berkelanjutan. 

Dampak berikutnya adalah meningkatnya sikap toleransi dan moderasi beragama. 

Tasawuf mengajarkan keseimbangan antara dimensi lahiriah dan batiniah dalam 

beragama, serta menekankan cinta kasih dan kedalaman spiritual sebagai landasan 

beragama. Peserta didik yang dibekali nilai-nilai akhlak tasawuf cenderung memiliki 

pemahaman keagamaan yang lebih inklusif dan reflektif, sehingga mampu menghargai 

perbedaan pandangan, latar belakang sosial, dan praktik keagamaan (Mawardi, 2022). 

Dampak ini menjadi kontribusi penting artikel ini, karena menunjukkan bahwa 

internalisasi nilai tasawuf dalam pembelajaran PAI dapat berfungsi sebagai strategi 

preventif terhadap sikap eksklusivisme, intoleransi, dan radikalisme yang berpotensi 

memengaruhi generasi muda. 

Dampak lain yang bersifat fundamental adalah meningkatnya kesadaran dan 

kedalaman spiritual peserta didik. Nilai mahabbah dan ikhlas mendorong terbentuknya 

relasi batin yang lebih personal dan bermakna antara peserta didik dengan Allah. 

Kesadaran spiritual ini tercermin dalam kualitas ibadah yang lebih reflektif, bukan 

sekadar rutinitas formal. Peserta didik mulai memandang ibadah dan perilaku religius 

sebagai kebutuhan spiritual yang memberikan makna hidup, bukan sekadar kewajiban 

normativ (Rajab, 2020). Temuan ini memperkuat argumen bahwa pembelajaran PAI 

berbasis tasawuf berkontribusi pada pembentukan religiusitas intrinsik yang lebih tahan 

terhadap perubahan sosial dan tekanan eksternal. 

Lebih jauh, implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf juga berdampak pada 

pembentukan sikap moderat dan seimbang dalam beragama (Asmanidar, 2023). Tasawuf 

mengajarkan proporsionalitas dalam memahami ajaran Islam, sehingga peserta didik 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

525 

tidak terjebak pada pola keberagamaan yang kaku, tekstualistik, atau berlebihan. Peserta 

didik diarahkan untuk memahami agama secara substantif dengan menempatkan akhlak 

sebagai inti keberagamaan. Dalam konteks ini, nilai tasawuf berfungsi sebagai kerangka 

etis yang menuntun peserta didik untuk mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan 

sosial secara harmonis. 

Secara sintesis, dampak implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf terhadap peserta 

didik menunjukkan bahwa pendekatan ini memiliki implikasi yang lebih luas 

dibandingkan pembelajaran PAI konvensional. Kontribusi utama artikel ini terletak pada 

penegasan bahwa nilai-nilai tasawuf tidak hanya berdampak pada aspek spiritual 

individual, tetapi juga membentuk kompetensi emosional, etika sosial, dan sikap moderat 

beragama. Dengan demikian, pembelajaran PAI yang mengintegrasikan nilai-nilai akhlak 

tasawuf dapat dipahami sebagai model pendidikan karakter yang holistik dan kontekstual. 

Oleh karena itu, penguatan implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam 

pembelajaran PAI perlu diposisikan sebagai strategi pedagogis yang berkelanjutan. 

Dampak positif yang dihasilkan menunjukkan bahwa tasawuf memiliki relevansi yang 

tinggi dalam menjawab tantangan pendidikan karakter di era modern, khususnya dalam 

membentuk peserta didik yang beriman, berakhlak mulia, toleran, dan moderat dalam 

beragama. Temuan ini sekaligus mempertegas kontribusi teoretis dan praktis artikel ini 

dalam pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam berbasis nilai-nilai tasawuf. 

 

D. KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan pendekatan pedagogis yang 

relevan dan strategis dalam memperkuat pembentukan karakter serta spiritualitas peserta 

didik. Nilai-nilai seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan mahabbah tidak hanya 

berfungsi sebagai konsep moral-teologis, tetapi memiliki potensi untuk diinternalisasikan 

secara pedagogis dalam proses pembelajaran PAI guna menjembatani aspek kognitif 

dengan pembinaan sikap dan perilaku religius. Hasil analisis menunjukkan bahwa 

integrasi nilai-nilai akhlak tasawuf dapat dirumuskan melalui kerangka implementasi 

yang mencakup penguatan tujuan dan materi pembelajaran berbasis karakter, keteladanan 

guru sebagai model akhlak, serta pembiasaan dan refleksi spiritual yang terencana dalam 

proses pembelajaran.  

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

526 

Sintesis ini memberikan kontribusi konseptual berupa pemetaan pola 

implementasi nilai-nilai tasawuf dalam pembelajaran PAI, sehingga kajian ini tidak hanya 

bersifat deskriptif, tetapi juga menawarkan kerangka analitis yang dapat dijadikan acuan 

dalam pengembangan praktik pembelajaran. Lebih lanjut, implementasi nilai-nilai akhlak 

tasawuf terbukti berimplikasi positif terhadap pembentukan ketenangan jiwa, sikap 

santun, toleransi, kesadaran spiritual, serta penguatan sikap moderat peserta didik dalam 

beragama. Temuan ini menunjukkan bahwa pembelajaran PAI berbasis tasawuf memiliki 

relevansi strategis dalam merespons tantangan pendidikan karakter dan kecenderungan 

ekstremisme di kalangan pelajar. Dengan demikian, nilai-nilai akhlak tasawuf perlu 

diposisikan sebagai bagian integral dalam pengembangan pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam yang lebih holistik dan kontekstual. 

 

*** 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 Achmad Muzammil, & Rismawati, R. (2022). Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf Dalam 

Pembinaan Akhlak Santri Di Pondok Pesantren Al-Fattah Pule Tanjunganom 

Nganjuk. Spiritualita, 6(2), 109–131. https://doi.org/10.30762/spiritualita.v6i2.804 

Achmad Sultoni. (2018). Pengembangan Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Berbasis Kecerdasan Spiritual Dan Emosional Untuk Membina Akhlak Mahasiswa 

Di Universitas Negeri Malang. Disertasi. 

Afidah, I. (2019). Pendidikan Akhlaq Perspektif Pemikiran Ibnu Miskawaih (Tokoh 

Filosof Muslim Masa Abad Tengah). FALASIFA : Jurnal Studi Keislaman, 10(1). 

https://doi.org/10.36835/falasifa.v10i1.149 

Amelia, M., & Ramadan, Z. H. (2021). Implementasi Pendidikan Karakter Melalui 

Budaya Sekolah di Sekolah Dasar. Jurnal Basicedu, 5(6), 5548–5555. 

https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i6.1701 

Asmanidar, A. (2023). Diversity and Humanity in Islam: A Perspective of Religious 

Moderation. Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 3(2), 302. 

https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416 

Asyahidah, N. L., Dewi, D. A., & Sudarmansyah, R. (2025). Internalisasi Nilai Karakter 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

527 

Budaya Sunda Melalui Implementasi Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila 

Berbasis Permainan Tradisional. Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(1). 

B, M. R., & Al Qifari, A. (2024). NILAI-NILAI PENDIDIKAN AKHLAK DALAM 

KITAB AL-ARBA’IN AL-NAWAWIYAH KARYA IMAM NAWAWI. Inspiratif 

Pendidikan, 12(2), 763–792. https://doi.org/10.24252/ip.v12i2.42127 

Darmalaksana, W. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi 

Lapangan. Pre-Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Dewi, N. R. S., & Fazal, K. (2024). Comparative Analysis of Religious Moderation and 

Inclusivity in SMAN 2 and MAN Tanjungpinang. Jurnal Sosiologi Agama 

Indonesia (JSAI), 5(2), 311–323. https://doi.org/10.22373/jsai.v5i2.4536 

Fahrudin, F., Islamy, M. R. F., Faqihuddin, A., Parhan, M., & Kamaludin, K. (2024). The 

Implications of Sufism Akhlaqi to Strengthen The Noble Morals of Indonesian 

Students. El Harakah: Jurnal Budaya Islam, 26(1), 74–93. 

https://doi.org/10.18860/eh.v26i1.26192 

Fauziah, R. F., & Masyithoh, S. (2023). Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan 

Nasional. Tadzkirah : Jurnal Pendidikan Dasar, 37–49. 

https://doi.org/10.55510/tadzkirah.v6i1.207 

GUSTI, T. I., & JUNTAK, J. N. S. (2023). PERANAN IBADAH KONTEKSTUAL 

BAGI PERTUMBUHAN ROHANI REMAJA DI GEREJA KRISTEN JAWA 

BATURETNO. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 3(2). 

https://doi.org/10.51878/cendekia.v3i2.2243 

Hakim, T. R. (2022). Implementasi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam dalam Membina 

Moderasi Kehidupan Beragama. Edukasiana: Jurnal Inovasi Pendidikan, 1(4), 192–

200. https://doi.org/10.56916/ejip.v1i4.188 

Hidayati, F., Nurhalisa, S., Radita, A., Candrika, A., Nisa, N., & Abdullah, S. (2025). 

Authentic Assessment sebagai Strategi Evaluasi Efektif dalam Pembelajaran PAI 

Berbasis Karakter. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(2). 

Hudaeri, M. (2007). TASAWUF DAN TANTANGAN KEHIDUPAN MODERN. 

ALQALAM, 24(1), 21. https://doi.org/10.32678/alqalam.v24i1.1654 

Kahari, K., Maryadi, M., & Fauziyati, E. (2022). Peranan Pendidikan Tasawuf Santri 

pada Kehidupan Modern dalam Perspektif Filsafat Idealisme. Journal of Social 

Research, 1(9), 1020–1025. https://doi.org/10.55324/josr.v1i9.220 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

528 

M. Nur, F. (2025). Pendidikan Akhlak Berbasis Tasawuf: Relevansi dan Implementasi 

dalam Konteks Pendidikan Modern. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 4(1), 199–212. 

https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.58 

Mawardi, M. (2022). MODERASI BERAGAMA DALAM AGAMA KONGHUCHU. 

Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 2(2). 

https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.14585 

Mikraj, M., Fazal, K., & Chaizir, M. (2025). Strategi Penguatan Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama melalui Pendidikan Multikultural. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 4(1), 

121–134. https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.49 

Nurfaizah, B. A. (2022). Analisis Nilai-Nilai Pendidikan Tasawuf Dalam Buku Nalar 

Tasawuf Karya Istania Widayati Hidayati Dan Relevansinya Dengan Pendidikan 

Akhlak. NBER Working Papers. 

Nursinah. (2024). PENGARUH PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

TERHADAP AKHLAK PESERTA DIDIK DI SMKN 4 GOWA. REFERENSI 

ISLAMIKA: Jurnal Studi Islam, 2(2), 1–9. https://doi.org/10.61220/ri.v2i2.001 

Owie, A. A. (2023). Mahabbah Love Rabiah Al Adawiyah’s Discourse (Paul Ricoeur’s 

Hermeneutic Study). Mediakita, 6(2), 196–213. 

https://doi.org/10.30762/mediakita.v6i2.482 

Pakaya, W. C., Sutadji, E., Dina, L. N. A. B., Rahma, F. I., Mashfufah, A., & Ayu, I. R. 

(2023). Metode Penelitian Pendidikan. Nawa Litera Publishing. 

Pisa Aulia, Muhammad Saleh, & Ahmad Zaki. (2023). Analisis Konsep Pendidikan Islam 

Al-Mawardi Dalam Kitab Adab Ad-Dunya Wa Ad-Din. Journal of Student 

Research, 1(1), 329–339. https://doi.org/10.55606/jsr.v1i1.1029 

Rajab, H. R. (2020). Akhlak Tasawuf Basis Pendidikan Multikultural Di Indonesia. 

Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 71–78. 

https://doi.org/10.32923/tarbawy.v7i1.1206 

Sitorus, M. D., Abrar, H., & Puta, M. A. (2025). PERAN PENDIDIKAN ISLAM 

DALAM MEMBENTUK KARAKTER GENERASI MILLENIAL. … Kajian 

Agama …. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Triana, N., Yahya, M. D., Nashihin, H., Sugito, S., & Musthan, Z. (2023). Integrasi 

Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren. Edukasi Islami: Jurnal 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

529 

Pendidikan Islam, 12(01). https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2917 

Zulfatmi, Z. (2023). Learning the Values of Religious Moderation in Madrasah Aliyah: 

Model Analysis. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 11(2), 551–568. 

https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.1006. 

 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

