
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

433 

Konsep Aksiologi Ilmu dalam Perspektif Barat dan Islam 
serta Implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam  

 
Putri Firdaus Fahmi1, Fitria Faradina Kafa Aula2, Siti Fatimah3, Pitriatin4, 

Sumiran5 

1-5Institut Islam Mamba’ul Ulum Surakarta, Indonesia 
Email: putrifirdausfahmi@gmail.com  

 
ABSTRACT 

The development of contemporary science has generated divergent value orientations 
between Western and Islamic traditions. Western science emphasizes objectivity, value 
neutrality, and technical-empirical aspects, whereas the Islamic tradition integrates moral 
and spiritual values with the pursuit of public benefit (maqāṣid al-sharī‘ah). These 
differences have significant implications for Islamic Religious Education (IRE), 
particularly in shaping students’ character, ethics, and spirituality. This study aims to 
analyze the concept of the axiology of knowledge from Western and Islamic perspectives 
and to examine its implications for IRE practices. The research employs a qualitative 
approach through library research, involving a systematic review of primary and 
secondary literature on Western and Islamic philosophy of science, the axiology of 
knowledge, and education. Data were analyzed using descriptive-analytical and 
comparative methods to interpret value orientations, the purposes of knowledge, and their 
educational implications within both traditions. The findings indicate that Western 
science initially emphasized value neutrality and objectivity; however, contemporary 
discourse increasingly highlights the integration of ethics and moral values. In contrast, 
the Islamic scientific tradition consistently integrates revelation, reason, and empirical 
experience within a moral, spiritual, and public-benefit-oriented framework. These 
findings underscore that IRE should be developed holistically by integrating cognitive, 
ethical, and spiritual dimensions, enabling students to become not only intellectually 
competent but also morally grounded and socially responsible. The novelty of this article 
lies in its comparative analysis of Western and Islamic axiological paradigms as a means 
of strengthening IRE as a platform for character formation and a moral filter in responding 
to modern science and technology. 
Keywords: Axiology of Knowledge; Islamic Religious Education; Moral Values; 
Spirituality; Western Paradigm; Islamic Paradigm; Maqāṣid al-Sharī‘ah 
 

ABSTRAK 
Perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer menimbulkan perbedaan orientasi nilai 
antara tradisi Barat dan Islam. Ilmu Barat menekankan objektivitas, netralitas nilai, dan 
aspek teknis-empiris, sedangkan tradisi Islam mengintegrasikan nilai moral, spiritual, dan 
tujuan kemaslahatan (maqāṣid al-syarī‘ah). Perbedaan ini memiliki implikasi signifikan 
terhadap Pendidikan Agama Islam (PAI), khususnya dalam pembentukan karakter, etika, 
dan spiritual peserta didik. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep aksiologi 
ilmu dalam perspektif Barat dan Islam serta menilai implikasinya terhadap praktik PAI. 
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 
(library research), melibatkan seleksi literatur primer dan sekunder yang relevan 
mengenai filsafat ilmu Barat dan Islam, aksiologi ilmu, serta pendidikan. Analisis 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

434 

dilakukan secara deskriptif-analitis dan komparatif untuk menafsirkan orientasi nilai, 
tujuan ilmu, serta implikasi pendidikan dari kedua tradisi. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa ilmu Barat awalnya menekankan netralitas nilai dan objektivitas, namun 
pemikiran kontemporer mulai menekankan integrasi etika dan nilai moral. Sebaliknya, 
ilmu dalam tradisi Islam secara konsisten mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman 
empiris dengan orientasi moral, spiritual, dan kemaslahatan. Temuan ini menegaskan 
bahwa PAI sebaiknya dikembangkan secara holistik, mencakup aspek kognitif, etis, dan 
spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga bermoral 
dan bertanggung jawab sosial. Kebaruan artikel ini terletak pada analisis komparatif 
antara paradigma aksiologi Barat dan Islam untuk memperkuat praktik PAI sebagai 
wahana pembentukan karakter dan filter moral terhadap ilmu serta teknologi modern. 
Kata Kunci: Aksiologi Ilmu, Pendidikan Agama Islam, Nilai Moral, Spiritualitas, 
Paradigma Barat, Paradigma Islam, Maqāṣid al-Syarī‘ah 
 

*** 
 
 
A. PENDAHULUAN  

Perkembangan peradaban manusia pada era kontemporer ditandai oleh perubahan 

yang cepat dalam bidang teknologi, sosial, ekonomi, dan budaya (Saturnus, 2024), yang 

tidak dapat dilepaskan dari kemajuan ilmu pengetahuan sejak era Pencerahan 

(Enlightenment) di Barat. Pada masa ini, rasionalitas, empirisme, dan metodologi ilmiah 

sistematis menjadi fondasi utama dalam pencarian pengetahuan, sehingga ilmu dipandang 

sebagai aktivitas intelektual untuk menemukan fakta dan menciptakan inovasi teknologi 

(Gaukroger, 2020; Porter, 1990; Sahib & Rahmatia, 2025). Paradigma ini menekankan 

bahwa ilmu bersifat netral dan bebas nilai (value-free), karena kebenaran ilmiah diyakini 

dapat diverifikasi secara objektif melalui rasio dan pengalaman empiris (Comte, 1974; 

Putnam, 2002). Konsekuensinya, ilmu sering diarahkan pragmatis sebagai instrumen 

kemajuan material dan efisiensi ekonomi, tanpa refleksi mendalam terhadap nilai moral 

dan tujuan manusia (Habermas, 1984; Taufik & Subagjo, 2001). 

Pendekatan Barat ini telah mendorong kemajuan pesat dalam sains dan teknologi, 

namun pemisahan ilmu dari nilai dan etika menimbulkan berbagai masalah kontemporer, 

seperti krisis ekologis, penyalahgunaan teknologi digital, dehumanisasi pendidikan 

modern, dan reduksi manusia menjadi objek teknis (Beck, 1992; Winner, 1980) dan 

(Puspa, Rahayu, & Parhan, 2023). Dalam pendidikan, orientasi ini cenderung 

menekankan aspek kognitif dan keterampilan teknis, sementara pembentukan karakter, 

moral, dan spiritual sering terpinggirkan (Syafriandi, Fatimah, & Fitrisia, 2025). 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

435 

Sebaliknya, tradisi keilmuan Islam memandang ilmu sebagai anugerah Ilahi 

(ni‘mah) yang senantiasa terkait nilai moral dan tujuan transendental. Ilmu bersumber 

dari integrasi wahyu (naqli), akal (‘aqli), dan pengalaman empiris (tajribi), yang 

diarahkan untuk mengenal Allah, membangun kemaslahatan, dan menegakkan keadilan 

dalam kehidupan manusia (Al-Attas, 1995; Nasr, 1996). Oleh karena itu, ilmu dalam 

Islam sarat nilai dan tanggung jawab etis, serta berperan dalam pembentukan insan 

beriman, berilmu, dan berakhlak, selaras dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah yang 

menekankan perlindungan agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta (Auda, 2008 dalam 

(Syihab, 2023). 

Dalam kajian filsafat ilmu, aksiologi menempati posisi strategis karena membahas 

nilai, tujuan, dan manfaat ilmu bagi manusia. Aksiologi mempertanyakan tidak hanya 

“untuk apa ilmu digunakan”, tetapi juga “ke arah mana ilmu harus diarahkan” agar tetap 

memelihara tanggung jawab moral dan sosial (Asmah, 2024). Pendekatan aksiologis 

menegaskan bahwa ilmu selalu mengandung nilai yang memengaruhi cara manusia 

berpikir, bertindak, dan membangun peradaban (Zuboff, 2019). Dengan demikian, 

perbedaan orientasi aksiologi antara Barat dan Islam menjadi krusial untuk dipahami, 

terutama dalam konteks pendidikan. 

Dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), kajian aksiologi ilmu sangat relevan. PAI 

bertujuan mentransmisikan pengetahuan sekaligus membentuk karakter, moral, dan 

kepribadian peserta didik sesuai nilai-nilai Islam (Nurdiyanto, Jamal, Isnaini, & Yulianti, 

2023). Namun, praktik PAI saat ini sering terbatas pada pendekatan normatif dan kognitif, 

sementara internalisasi nilai dan kesadaran etis belum sepenuhnya terintegrasi (Ahwani, 

Syahlarriyadi, & Sutarto, 2025). Dominasi paradigma ilmu Barat yang pragmatis juga 

berpotensi menggeser tujuan pendidikan Islam dari pembentukan insan kamil menjadi 

sekadar pencapaian akademik (Hidayat & Aprison, 2025). 

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini menekankan analisis aksiologi ilmu dalam 

perspektif Barat dan Islam sebagai landasan filosofis penguatan PAI. Pemahaman 

mendalam tentang perbedaan orientasi nilai dan tujuan ilmu diharapkan dapat 

memperkaya paradigma PAI, sehingga pendidikan Islam tidak hanya responsif terhadap 

perkembangan ilmu modern, tetapi juga berakar pada nilai moral, spiritual, dan 

kemanusiaan. Dengan demikian, PAI dapat berperan strategis dalam membentuk generasi 

berilmu, berakhlak, dan mampu menghadapi tantangan global secara etis dan beradab. 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

436 

B. METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian berupa konsep, 

gagasan, dan pemikiran filosofis mengenai aksiologi ilmu dalam perspektif Barat dan 

Islam serta implikasinya terhadap Pendidikan Agama Islam (PAI), yang menuntut 

analisis mendalam terhadap literatur tanpa pengumpulan data lapangan. Desain penelitian 

bersifat deskriptif-analitis dan komparatif, dengan tujuan mendeskripsikan konsep 

aksiologi ilmu dalam dua tradisi keilmuan berbeda sekaligus menganalisis orientasi nilai, 

tujuan, dan implikasi etis ilmu terhadap pendidikan, khususnya PAI. 

Populasi penelitian mencakup seluruh literatur yang membahas filsafat ilmu, 

aksiologi ilmu, filsafat pendidikan Islam, etika ilmu pengetahuan, serta implikasinya 

terhadap pendidikan. Sampel dipilih secara purposive sampling, yakni seleksi literatur 

berdasarkan kriteria: 

1. Relevansi tematik dengan fokus kajian; 

2. Otoritas keilmuan, termasuk karya primer tokoh klasik dan kontemporer; 

3. Periode publikasi (buku atau artikel dari abad ke-20 hingga terbaru, terutama 

2000-2024 untuk literatur kontemporer); 

4. Bahasa sumber (Bahasa Indonesia, Inggris, atau Arab). 

Sumber primer meliputi karya tokoh Barat seperti Auguste Comte, Jürgen 

Habermas, Hilary Putnam, Ulrich Beck, dan Langdon Winner, serta tokoh Islam seperti 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Seyyed Hossein Nasr, Al-Ghazali, Ibn Khaldun, dan 

Jasser Auda. Sumber sekunder berupa artikel jurnal nasional dan internasional, buku, dan 

penelitian terdahulu yang mendukung analisis aksiologi ilmu dan pendidikan Islam. 

Instrumen utama penelitian adalah peneliti sebagai human instrument, 

bertanggung jawab menyeleksi, memahami, dan menafsirkan literatur. Instrumen 

pendukung mencakup lembar dokumentasi literatur dan panduan kategorisasi konsep, 

yang memuat orientasi nilai, tujuan dan fungsi ilmu, serta implikasi pendidikan. 

Data dikumpulkan melalui dokumentasi literatur dengan tahap: identifikasi 

literatur, seleksi berdasarkan kriteria, pembacaan kritis, pencatatan informasi penting, dan 

klasifikasi sesuai kerangka analisis. 

 

 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

437 

Analisis dilakukan secara kualitatif filosofis-komparatif, meliputi: 

1. Reduksi data untuk menyingkirkan informasi yang tidak relevan; 

2. Kategorisasi tema berdasarkan orientasi nilai, tujuan, dan implikasi pendidikan; 

3. Analisis deskriptif terhadap konsep dan gagasan; 

4. Analisis komparatif untuk menyoroti persamaan dan perbedaan antara tradisi 

Barat dan Islam; 

5. Analisis implikasi pendidikan khususnya terhadap PAI; 

6. Sintesis dan penarikan kesimpulan berdasarkan temuan literatur. 

Validitas dan Keandalan Data, Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, 

konsistensi argumentasi, dan ketelitian sitasi sehingga validitas akademik, objektivitas, 

dan akurasi analisis tetap terjamin. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hasil 

Hasil analisis terhadap sumber data primer maupun sekunder, yang mencakup 

karya-karya tokoh Barat dan Islam serta literatur pendukung seperti artikel jurnal, buku, 

dan penelitian terdahulu yang relevan dengan kajian aksiologi ilmu dan implikasinya 

terhadap Pendidikan Agama Islam, dapat dilihat secara rinci pada Tabel 1. 

Tabel 1. Sumber Data Penelitian (Primer, Sekunder, dan Penelitian Terdahulu) 

No Jenis 
Sumber 

Tokoh / 
Penulis 

Tradisi/ 
Fokus 

Karya / 
Kajian 

Fokus Aksiologi 
/ Hasil 
Penelitian 

Kontribusi 
terhadap 
Pendidikan 
Agama Islam 

1 Primer Auguste 
Comte Barat The Positive 

Philosophy 
Ilmu positif dan 
netralitas nilai 

Menjadi dasar 
kritik terhadap 
paradigma ilmu 
bebas nilai dalam 
pendidikan 

2 Primer Jürgen 
Habermas Barat 

Knowledge 
and Human 
Interests 

Relasi ilmu, 
kepentingan, 
dan emansipasi 

Memberi 
kerangka etika 
dan rasionalitas 
kritis dalam 
pendidikan 

3 Primer Hilary 
Putnam Barat 

The Collapse 
of the 
Fact/Value 
Dichotomy 

Kritik dikotomi 
fakta–nilai 

Memperkuat 
integrasi nilai 
moral dalam 
ilmu dan PAI 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

438 

4 Primer Ulrich 
Beck Barat Risk Society 

Risiko 
modernitas dan 
ilmu 
instrumental 

Menegaskan 
urgensi etika 
ilmu dalam 
pendidikan 
modern 

5 Primer Langdon 
Winner Barat 

The Whale 
and the 
Reactor 

Dimensi politik 
dan moral 
teknologi 

Dasar pendidikan 
kritis terhadap 
sains dan 
teknologi 

6 Primer 
Syed M. 
N. Al-
Attas 

Islam Islam and 
Secularism 

Ilmu 
berlandaskan 
adab dan tauhid 

Fondasi filosofis 
dan tujuan nilai 
Pendidikan 
Agama Islam 

7 Primer 
Seyyed 
Hossein 
Nasr 

Islam 
Knowledge 
and the 
Sacred 

Ilmu sakral dan 
nilai transenden 

Integrasi 
spiritualitas dan 
etika dalam PAI 

8 Primer Al-
Ghazali Islam Ihya’ ‘Ulum 

al-Din 
Etika ilmu dan 
tujuan moral 

Pembentukan 
akhlak dan 
karakter peserta 
didik 

9 Primer Ibn 
Khaldun Islam Muqaddimah 

Ilmu, 
peradaban, dan 
sosial 

Kontekstualisasi 
pendidikan Islam 
dalam 
masyarakat 

10 Primer Jasser 
Auda Islam 

Maqasid al-
Shariah as 
Philosophy of 
Islamic Law 

Maqasid dan 
kemaslahatan 

Orientasi nilai 
dan tujuan PAI 
berbasis 
kemaslahatan 

11 Sekunder Putnam, 
H. Jurnal 

Nilai dalam 
ilmu 
pengetahuan 

Memperkuat 
argumen bahwa 
ilmu tidak bebas 
nilai 

Mendukung 
dasar integrasi 
nilai dalam ilmu 
dan PAI 

12 Sekunder Nasr, S. 
H. Buku Filsafat ilmu 

Islam 

Integrasi ilmu, 
etika, dan 
spiritualitas 

Memperkuat 
integrasi nilai 
moral dan 
spiritual dalam 
PAI 

13 Sekunder Al-Attas, 
S. M. N. Buku Pendidikan 

Islam 

Landasan 
filosofis tujuan 
PAI 

Fondasi filosofis 
bagi 
pengembangan 
PAI 

14 Sekunder Jasser 
Auda Jurnal Maqasid dan 

etika 

Orientasi nilai 
pendidikan 
Islam 

Menegaskan 
nilai 
kemaslahatan 
dalam PAI 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

439 

15 Sekunder Beck, U. Buku Risiko ilmu 
modern 

Kritik 
instrumentalitas 
ilmu 

Mengingatkan 
pentingnya etika 
dalam 
pendidikan 
modern 

16 Sekunder  Syafriandi Artikel 
Ilmiah 

transformasi 
nilai 

Peran filsafat 
ilmu 

Menjadi arahan 
dalam 
masyarakat. 

17 Sekunder Puspa Artikel 
Ilmiah 

Tranformasi 
pendidik 

Pendidikan 
Sebagai 
Tranformasi 

Menjadi acuan 
Indonesia emas 
2045 

Konsep Aksiologi Ilmu dalam Perspektif Barat 

Analisis literatur menunjukkan bahwa aksiologi ilmu Barat berkembang seiring 

perubahan paradigma epistemologis. Pada fase awal modernitas, Comte menekankan 

ilmu sebagai pengetahuan positif, objektif, dan bebas nilai (Comte, 1974), yang 

memfokuskan pendidikan pada aspek kognitif dan teknis. Kritik terhadap netralitas nilai 

ilmu muncul melalui Habermas, yang menegaskan bahwa pengetahuan selalu terkait 

kepentingan manusia (Habermas, 1984). Putnam menolak dikotomi fakta–nilai, 

menekankan bahwa nilai moral melekat dalam praktik ilmiah (Putnam, 2002). Beck dan 

Winner menyoroti risiko dan dimensi etis serta politik teknologi, menekankan pentingnya 

kesadaran etis dalam pendidikan modern (Beck, 1992; Winner, 1986). 

Aksiologi ilmu Barat cenderung instrumental dan imanen, dengan pengakuan 

awal terhadap kesadaran etis, tetapi tanpa landasan transendental, sehingga pendidikan 

yang berbasis paradigma ini rentan menghadapi krisis nilai (Hidayat & Aprison, 2025). 

 

Konsep Aksiologi Ilmu dalam Perspektif Islam 

Tradisi Islam menempatkan ilmu sebagai aktivitas yang normatif, etis, dan 

transendental. Al-Attas menekankan adab dan tauhid sebagai dasar ilmu, Nasr menyoroti 

dimensi sakral, dan Al-Ghazali menekankan fungsi moral dan spiritual ilmu (Al-Attas, 

1995; Nasr, 1996; Al-Ghazali, 2000). Ibn Khaldun menekankan orientasi sosial dan 

pembangunan peradaban, sementara Auda menegaskan penerapan maqāṣid al-syarī‘ah 

untuk kemaslahatan manusia (Ibn Khaldun, 2005; Auda, 2008) dan (Syihab, 2023). 

Aksiologi ilmu Islam bersifat integratif, memadukan wahyu, akal, dan 

pengalaman empiris, menekankan nilai moral, spiritual, dan sosial, sehingga pendidikan 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

440 

Islam tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter dan 

kesadaran etis peserta didik (Puspa, Rahayu, & Parhan, 2023). 

 

Perbandingan dan Implikasi terhadap Pendidikan Agama Islam 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa aksiologi ilmu dalam tradisi Barat dan 

Islam memiliki perbedaan mendasar terkait orientasi nilai dan tujuan ilmu. Dalam tradisi 

Barat, ilmu cenderung dipahami secara imanen dan bersifat instrumental, dengan fokus 

pada prediksi, kontrol, dan efisiensi. Ilmu dipandang sebagai sarana untuk memahami 

fenomena dan mengoptimalkan teknologi atau sistem sosial, namun orientasinya lebih 

menekankan aspek kognitif dan teknis daripada nilai moral atau spiritual. Sebaliknya, 

dalam tradisi Islam, ilmu menempati posisi transendental dan moral-spiritual, di mana 

pengetahuan tidak hanya dimaksudkan untuk penguasaan fakta, tetapi juga untuk 

membentuk insan kamil dan mewujudkan kemaslahatan umat. Ilmu Islam menekankan 

integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris, sehingga setiap aktivitas ilmiah 

selalu terikat pada prinsip moral, etika, dan spiritual. 

Meskipun berbeda secara mendasar, kedua tradisi mengakui peran akal dan 

metodologi rasional sebagai sarana memperoleh pengetahuan. Perbedaan utama terletak 

pada landasan metafisis dan tujuan akhir ilmu: Barat bersifat sekuler dan pragmatis, 

sementara Islam menekankan tujuan transendental dan pembentukan karakter. 

Implikasi temuan ini bagi Pendidikan Agama Islam (PAI) sangat signifikan. 

Untuk menghadapi krisis aksiologis ilmu kontemporer, PAI perlu mengintegrasikan nilai 

moral, spiritual, dan kemanusiaan secara holistik. Pendidikan tidak hanya berfungsi 

sebagai mata pelajaran normatif, tetapi juga sebagai fondasi etis dalam pengembangan 

ilmu pengetahuan dan peradaban. Dengan demikian, kurikulum, metode, dan evaluasi 

PAI harus dirancang secara integratif dan berorientasi kemaslahatan, agar peserta didik 

tidak hanya memiliki pengetahuan, tetapi juga kesadaran etis, karakter yang matang, dan 

kemampuan untuk mengaplikasikan ilmu secara bertanggung jawab dalam kehidupan 

(Nasr, 2006; Putnam, 2002). 

 

2. Pembahasan 

Berdasarkan hasil penelitian yang diperoleh dari Tabel 1, dapat ditafsirkan bahwa 

konsep aksiologi ilmu dalam perspektif Barat dan Islam memiliki karakteristik yang 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

441 

berbeda secara mendasar, namun keduanya memberikan kontribusi penting bagi 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Analisis literatur primer, sekunder, dan penelitian 

terdahulu menunjukkan bahwa paradigma aksiologi ilmu berpengaruh langsung terhadap 

orientasi nilai, tujuan pendidikan, dan praktik pembelajaran dalam konteks PAI. 

Dalam tradisi Barat, aksiologi ilmu berkembang dari paradigma positivisme yang 

menekankan netralitas nilai, sebagaimana dikemukakan oleh Auguste Comte. Comte 

menegaskan bahwa ilmu harus bersifat positif, objektif, dan bebas nilai, sehingga 

pendidikan lebih menitikberatkan pada penguasaan fakta dan pengembangan kemampuan 

kognitif teknis (Comte, 1974). Paradigma ini menghasilkan peserta didik yang kompeten 

secara intelektual, tetapi sering kali kurang memiliki kesadaran moral atau tanggung 

jawab sosial (Hidayat & Aprison, 2025). 

Kritik terhadap netralitas ilmu Barat muncul melalui pemikiran Jürgen Habermas, 

Hilary Putnam, Ulrich Beck, dan Langdon Winner. Habermas (1984) menekankan bahwa 

pengetahuan selalu terkait dengan kepentingan manusia baik teknis, praktis, maupun 

emansipatoris, sehingga ilmu tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial dan nilai moral. 

Putnam (2002) menolak dikotomi fakta–nilai, dengan menyatakan bahwa setiap proses 

ilmiah mengandung implikasi etis. Beck (1992) menyoroti risiko modernitas akibat 

penerapan ilmu tanpa kontrol moral, sedangkan Winner (1986) menekankan dimensi 

politik dan moral teknologi yang memengaruhi struktur sosial. Temuan ini menegaskan 

bahwa paradigma Barat modern mulai menyadari perlunya integrasi nilai moral dalam 

ilmu, meskipun orientasinya tetap bersifat humanistik dan imanen tanpa landasan 

transendental. 

Sementara itu, paradigma aksiologi ilmu dalam tradisi Islam menempatkan nilai 

moral, spiritual, dan transendental sebagai inti ilmu. Syed Muhammad Naquib al-Attas 

menegaskan bahwa ilmu harus berlandaskan adab dan tauhid, sehingga tujuannya bukan 

sekadar penguasaan fakta, tetapi pembentukan insan yang beriman dan berakhlak (Al-

Attas, 1995). Pandangan ini diperkuat oleh Seyyed Hossein Nasr yang menunjukkan 

bahwa ilmu yang terlepas dari dimensi sakral kehilangan makna esensialnya (Nasr, 1996). 

Pemikiran klasik Al-Ghazali menekankan bahwa ilmu berfungsi sebagai sarana 

penyucian jiwa dan pembentukan akhlak; ilmu yang tidak menghasilkan kebaikan moral 

dianggap tidak bernilai (Al-Ghazali, 2000). Ibn Khaldun menekankan peran ilmu dalam 

pembangunan peradaban dan tatanan sosial, sehingga pendidikan harus diarahkan pada 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

442 

kemaslahatan umat (Ibn Khaldun, 2005). Dalam konteks modern, Jasser Auda 

memperkuat gagasan ini melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, menegaskan bahwa 

pendidikan dan ilmu harus mengutamakan perlindungan serta pengembangan nilai-nilai 

kemanusiaan (Auda, 2008). Dengan demikian, aksiologi ilmu Islam bersifat integratif, 

memadukan wahyu, akal, dan pengalaman empiris dengan orientasi moral, spiritual, dan 

sosial. 

Perbandingan keduanya menunjukkan perbedaan mendasar: ilmu Barat 

menekankan objektivitas, prediksi, kontrol, dan efisiensi, dengan kesadaran etis yang 

relatif belakangan, sedangkan ilmu Islam menempatkan nilai moral, spiritual, dan 

kemaslahatan sebagai landasan utama. Kedua tradisi mengakui peran akal dan 

metodologi ilmiah, tetapi berbeda secara signifikan dalam landasan metafisis dan tujuan 

akhir ilmu (Nasr, 2006; Putnam, 2002). 

Implikasi temuan ini bagi PAI sangat strategis. Integrasi nilai moral, spiritual, dan 

kemanusiaan memungkinkan pendidikan untuk membentuk peserta didik yang tidak 

hanya cerdas secara kognitif, tetapi juga berkarakter dan memiliki kesadaran etis. 

Pendidikan dapat mengurangi risiko instrumentalitas ilmu yang terlalu teknis atau 

pragmatis, sekaligus menyediakan landasan filosofis dan metodologis bagi perancangan 

kurikulum, metode pembelajaran, dan evaluasi yang holistik dan berorientasi 

kemaslahatan. Hasil penelitian terdahulu mendukung temuan ini, antara lain Auda (2015) 

yang menekankan orientasi pendidikan pada kemaslahatan, Rahayu (2023) yang 

menegaskan bahwa ilmu selalu membawa nilai moral, serta (Puspa, Rahayu, & Parhan, 

2023) yang menyoroti pentingnya integrasi nilai moral dalam praktik pendidikan modern. 

Secara teoretis, temuan ini konsisten dengan konsep aksiologi ilmu yang 

menekankan nilai, tujuan, dan manfaat pengetahuan bagi kehidupan manusia (Rahayu, 

2023; Zuboff, 2019). Perspektif Barat menegaskan kritik terhadap paradigma “value-free 

science” (Comte, 1974) sekaligus menguatkan argumen Habermas (1984) dan Putnam 

(2002) tentang keterkaitan ilmu dengan kepentingan dan nilai manusia. Perspektif Islam 

menegaskan integrasi wahyu, akal, dan empirisme dengan tujuan moral dan kemaslahatan 

(Al-Attas, 1995; Nasr, 1996; Al-Ghazali, 2000), diperkuat oleh maqāṣid al-syarī‘ah 

(Auda, 2008) sebagai landasan normatif agar pendidikan dan ilmu tidak terlepas dari 

prinsip etika dan moral universal. 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

443 

Secara praktis, temuan ini memberikan pedoman bagi pengembangan PAI, antara 

lain: desain kurikulum yang menyertakan dimensi nilai, etika, dan spiritual; penerapan 

metode holistik seperti pembelajaran kontekstual, reflective learning, dan value-based 

education; serta evaluasi yang menilai tidak hanya penguasaan pengetahuan, tetapi juga 

karakter, etika, dan pengamalan nilai spiritual. Integrasi aksiologi ilmu Islam dalam PAI 

berperan sebagai filter etis terhadap ilmu dan teknologi modern, sehingga pendidikan 

tidak hanya menghasilkan inovasi teknis, tetapi juga manfaat moral, sosial, dan spiritual. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa integrasi perspektif aksiologi 

ilmu Barat dan Islam dapat membentuk paradigma pendidikan yang lebih lengkap: Barat 

menyediakan fondasi metodologis dan rasional, sementara Islam menambahkan dimensi 

moral, etis, dan spiritual. Kombinasi ini memungkinkan PAI menjadi wahana strategis 

untuk membentuk peserta didik yang cerdas, kritis, berkarakter, dan mampu menghadapi 

tantangan global dengan etis dan beradab (Zuboff, 2019). 

 

D.   KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa aksiologi ilmu dalam 

tradisi Barat cenderung menekankan netralitas nilai, objektivitas, dan pendekatan teknis-

empiris sebagaimana tercermin dalam pemikiran Comte, Habermas, Putnam, Beck, dan 

Winner; meskipun wacana kontemporer menunjukkan adanya kritik terhadap dikotomi 

fakta dan nilai serta meningkatnya kesadaran etis, paradigma Barat tetap berorientasi 

humanistik dan imanen tanpa rujukan transendental, yang berimplikasi pada praktik 

pendidikan yang kuat secara kognitif namun berpotensi mengalami krisis nilai jika tidak 

ditopang landasan moral yang kokoh. Sebaliknya, aksiologi ilmu dalam perspektif Islam 

secara konsisten mengintegrasikan dimensi moral, spiritual, dan intelektual, dengan 

menempatkan tauhid, adab, dan kemaslahatan (maqāṣid al-syarī‘ah) sebagai landasan 

utama sebagaimana ditegaskan oleh al-Attas, Nasr, al-Ghazali, Ibn Khaldun, dan Jasser 

Auda, sehingga ilmu diposisikan tidak hanya sebagai instrumen pemahaman realitas, 

tetapi juga sebagai sarana pembentukan akhlak, karakter, dan tanggung jawab sosial. 

Perbandingan kedua tradisi tersebut menunjukkan perbedaan mendasar dalam orientasi 

aksiologis objektivitas dan verifikasi dalam tradisi Barat berhadapan dengan integrasi 

nilai dan tujuan moral dalam tradisi Islam, namun keduanya sama-sama mengakui peran 

akal dan metode ilmiah, yang membuka ruang dialog epistemologis. Temuan ini 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

444 

menegaskan bahwa Pendidikan Agama Islam perlu dikembangkan secara holistik melalui 

penguatan kurikulum, metode, dan evaluasi pembelajaran yang mengintegrasikan aspek 

kognitif, etis, dan spiritual agar mampu membentuk peserta didik yang intelektual, 

bermoral, dan bertanggung jawab secara sosial, sekaligus menjadi filter nilai terhadap 

dinamika ilmu pengetahuan dan teknologi kontemporer. 

*** 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Adamson, P. (2016). Philosophy in the Islamic world: A history of philosophy without 

any gaps. Oxford University Press. 
Ahwani, M. A., Syahlarriyadi, & Sutarto. (2025). Model perencanaan pembelajaran PAI 

integratif berbasis kompetensi abad ke-21 menuju generasi emas Indonesia 
2045. SYAIKHONA: Jurnal Magister Pendidikan Agama Islam, 
3(2). https://doi.org/10.59166/syaikhona.v3i2.332 

Al-Attas, S. M. N. (1995a). Islam and secularism. ISTAC. 
Al-Attas, S. M. N. (1995b). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An exposition of 

the fundamental elements of the worldview of Islam. International Institute of 
Islamic Thought and Civilization. 

Al-Faruqi, I. R. (1984). Islamization of knowledge: General principles and workplan. 
International Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali, A. H. (2000). Ihya’ ‘Ulum al-Din (Vols. 1–4). Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 
Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. 

Herndon, VA: The International Institute of Islamic Thought. 
Audi, R. (2011). Epistemology: A contemporary introduction to the theory of 

knowledge (3rd ed.). Routledge. 
Asmah, N. A. (2024). Ilmu dalam perspektif Islam serta penerapan dalam kesehatan gigi 

dan mulut. CV. Eureka Media Aksara. 

Beck, U. (1992). Risk society: Towards a new modernity. Sage Publications. 
Comte, A. (1974). The positive philosophy (H. Martineau, Trans.). AMS Press. (Original 

work published 1830) 
Daud, W. M. N. W. (2019). The educational philosophy and practice of Syed Muhammad 

Naquib al-Attas: An exposition of the original concept of Islamization. UTM Press. 
Descartes, R. (1998). Meditations on first philosophy (J. Cottingham, Trans.). Cambridge 

University Press. (Original work published 1641) 
Habermas, J. (1984). Knowledge and human interests. Beacon Press. 
Hidayat, R., & Aprison, W. (2025). Perspektif Islam dan Barat dalam paradigma aksiologi 

pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(1), 4389–
4399. https://doi.org/10.31004/jptam.v9i1.26894 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 
 

445 

Marzuki, I., Johra, J., Arwansyah, A., Asrudin, A., Zaenal, Z., Harimuswarah, M. R., 
Syahrir, M., Ramli, M., & Hadi, A. (2021). Filsafat ilmu di era milenial. Fakultas 
Teknik Universitas Fajar. ISBN 978-623-97118-0-1 

Nasr, S. H. (1996). Knowledge and the sacred. State University of New York Press. 
Nurdiyanto, Jamal, Isnaini, N. A., & Yulianti, F. (2023). Landasan filosofis-teologis 

dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam. Al Mikraj: Jurnal Studi Islam dan 
Humaniora, 4(1), 889–912. https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i1.4204 

Putnam, H. (2002). The collapse of the fact/value dichotomy. Harvard University Press. 
Puspa, C. I. S., Rahayu, D. N. O., & Parhan, M. (2023). Transformasi pendidikan abad 

21 dalam merealisasikan sumber daya manusia unggul menuju Indonesia Emas 
2045. Jurnal Basicedu, 7(5), 3309–
3321. https://doi.org/10.31004/basicedu.v7i5.5030 

Saturnus. (2024). Teknologi sebagai kegiatan manusia dalam era modern kehidupan 
masyarakat. Saturnus: Jurnal Teknologi dan Sistem Informasi, 2(3), 66–
74. https://doi.org/10.61132/saturnus.v2i3.157 

Sahib, M., & Rahmatia, R. (2025). Filsafat keilmuan rasionalisme dan empirisme 
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern. J-CEKI: Jurnal Cendekia 
Ilmiah, 4(5), 1372–1374. https://doi.org/10.56799/jceki.v4i5.10907 

Syafriandi, Fatimah, S., & Fitrisia, A. (2025). Aksiologi: Peran filsafat ilmu dalam 
transformasi nilai dalam masyarakat. Jurnal ISO: Jurnal Ilmu Sosial, Politik dan 
Humaniora, 5(1), 11. https://doi.org/10.53697/iso.v5i1.2512 

Syihab, M. B. (2023). Telaah kritis pemikiran Jasser Auda dalam buku Maqasid al-
Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. An-Nur: Jurnal Studi 
Islam, 15(2), 113–136. https://jurnalannur.ac.id/index.php/An-Nur 

Taufik, T. A., & Subagjo, I. (Penyunt.). (2001). Menumbuhkembangkan pemanfaatan 
sumber daya lokal dan perlindungan aset intelektual bangsa. Pusat Pengkajian 
Kebijakan Teknologi, Pengembangan Unggulan Daerah dan Peningkatan Kapasitas 
Masyarakat, Badan Pengkajian dan Penerapan Teknologi 
(BPPT). http://unggulan.net 

Winner, L. (1986). The whale and the reactor: A search for limits in an age of high 
technology. University of Chicago Press. 

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 
 


