
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

460 

      Tasawuf sebagai Pendekatan Pedagogis dalam 
Pembelajaran Berbasis Nilai: Kajian Kepustakaan dalam 

Pendidikan Islam 
 

*Fuadi1, Fakhrul Rijal2 

1,2 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry, Banda Aceh 
*Email: fuadi.munir@ar-raniry.ac.id 

 
ABSTRACT 

Values based learning emphasizes the cultivation of students’ character, moral reasoning, 
and spirituality alongside cognitive achievement. In Islamic education, Sufism or tasawuf 
can be approached as a pedagogical lens that foregrounds self-purification or tazkiyat al-
nafs, moral formation, and the meaning of knowledge as a pathway to ethical and spiritual 
maturity. This article examines the philosophical foundations of Sufism in Islamic 
education, the relevance of core Sufi values to values based learning, and their 
pedagogical implications for teachers and classroom practices. Using a qualitative library 
research design with descriptive analytical and thematic content analysis, this study 
synthesizes classical and contemporary literature on Sufism, Islamic pedagogy, and 
character education. The review indicates that key Sufi values such as sincerity or ikhlas, 
patience or sabar, humility or tawadhu’, ascetic self-restraint or zuhud, and muraqabah 
as self-awareness under divine supervision are conceptually aligned with values based 
learning and can be internalized through teacher role modeling, habituation, reflective 
learning or muhasabah, and contextual integration across subjects. Effective 
implementation, however, depends on teacher readiness and systematic instructional 
design to ensure that values education moves beyond purely normative transmission. 
Keywords: Sufism; pedagogical approach; values-based learning; Islamic education; 
character education 

Abstrak 
Pembelajaran berbasis nilai menekankan pengembangan karakter, penalaran moral, dan 
spiritualitas peserta didik di samping capaian kognitif. Dalam pendidikan Islam, tasawuf 
dapat diposisikan sebagai lensa pedagogis yang menekankan penyucian jiwa atau tazkiyat 
al-nafs, pembentukan akhlak, serta pemaknaan ilmu sebagai jalan menuju kematangan 
etik dan spiritual. Artikel ini mengkaji landasan filosofis tasawuf dalam pendidikan Islam, 
relevansi nilai-nilai inti tasawuf dalam pembelajaran berbasis nilai, serta implikasi 
pedagogisnya terhadap peran guru dan praktik pembelajaran. Kajian ini menggunakan 
studi pustaka kualitatif dengan desain deskriptif analitis dan analisis isi tematik melalui 
sintesis literatur klasik dan kontemporer tentang tasawuf, pedagogi Islam, dan pendidikan 
karakter. Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf seperti ikhlas, sabar, 
tawadhu’, pengendalian diri atau zuhud, dan muraqabah secara konseptual selaras 
dengan pembelajaran berbasis nilai dan dapat diinternalisasikan melalui keteladanan 
guru, pembiasaan, pembelajaran reflektif atau muhasabah, serta integrasi kontekstual 
lintas mata pelajaran. Namun demikian, implementasi yang efektif memerlukan kesiapan 
pendidik dan rancangan pembelajaran yang sistematis agar pendidikan nilai tidak berhenti 
pada tataran normatif. 
Kata kunci: Tasawuf; pendekatan pedagogis; pembelajaran berbasis nilai; pendidikan 
Islam; pendidikan karakter. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:fuadi.munir@ar-raniry.ac.id


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

461 

A. PENDAHULUAN  

Pendidikan pada hakikatnya merupakan proses pembentukan manusia seutuhnya, 

tidak hanya pada aspek intelektual, tetapi juga moral, emosional, dan spiritual. Tujuan 

pendidikan dapat dipahami sebagai upaya melahirkan insan yang berilmu, berakhlak, dan 

memiliki kesadaran nilai dalam kehidupan sosial maupun spiritualnya. Namun, realitas 

pendidikan kontemporer menunjukkan kecenderungan dominasi pendekatan kognitif dan 

instrumental, yang menempatkan keberhasilan belajar pada capaian akademik semata, 

sementara dimensi nilai dan spiritualitas sering kali terpinggirkan (Tilaar, 2012). Kondisi 

ini berpotensi berdampak pada munculnya krisis moral, dekadensi akhlak, serta 

melemahnya kesadaran etis peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. 

Pembelajaran berbasis nilai (values-based learning) hadir sebagai paradigma 

alternatif yang menekankan pentingnya internalisasi nilai dalam setiap proses pendidikan. 

Pendekatan ini memandang bahwa pendidikan tidak dapat sepenuhnya dipisahkan dari 

nilai, melainkan perlu secara sadar menanamkan nilai-nilai luhur yang menjadi pedoman 

perilaku peserta didik (Lickona, 1991). Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai 

tersebut bersumber dari ajaran Al-Qur’an dan Sunnah yang menekankan keseimbangan 

antara aspek lahiriah dan batiniah. Namun demikian, implementasi pembelajaran berbasis 

nilai dalam praktik pendidikan Islam sering masih bersifat normatif dan belum selalu 

menyentuh dimensi penghayatan spiritual peserta didik. 

Tasawuf sebagai dimensi batin ajaran Islam memiliki kontribusi yang relevan 

dalam penguatan pembelajaran berbasis nilai. Tasawuf tidak hanya dipahami sebagai 

praktik spiritual individual, tetapi juga sebagai sistem nilai dan metode pembinaan 

kepribadian yang menekankan penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs), pengendalian diri, serta 

pembentukan akhlak mulia (al-Ghazali, 2005). Dalam sejarah pendidikan Islam, nilai-

nilai tasawuf dipandang sebagai salah satu fondasi penting dalam pembentukan karakter 

peserta didik, terutama melalui relasi guru dan murid yang bersifat transformatif dan 

teladan (Nasr, 1997). 

Secara pedagogis, tasawuf menawarkan pendekatan pembelajaran yang holistik 

dan integratif. Pendekatan ini tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif 

dan spiritual, sehingga proses belajar dapat diarahkan menjadi sarana pembentukan 

kesadaran diri dan kedekatan kepada Allah Swt. (Zarnuji, 2010). Nilai-nilai tasawuf 

seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan muraqabah dapat diinternalisasikan dalam 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

462 

proses pembelajaran melalui keteladanan guru, pembiasaan sikap, refleksi diri, serta 

penghayatan makna ilmu. Dengan demikian, ilmu tidak dipandang sekadar sebagai alat 

mencapai kepentingan duniawi, tetapi sebagai sarana mendekatkan diri kepada Tuhan dan 

memperbaiki kualitas kemanusiaan. 

Urgensi tasawuf sebagai pendekatan pedagogis semakin relevan di tengah 

tantangan globalisasi dan modernisasi pendidikan. Arus materialisme, hedonisme, dan 

individualisme yang kuat dalam masyarakat modern berpotensi menggerus nilai-nilai 

spiritual dan kemanusiaan peserta didik (Azra, 2012). Pendidikan yang tidak dibarengi 

dengan penguatan nilai dan spiritualitas dapat berisiko melahirkan generasi yang cerdas 

secara intelektual, tetapi kurang empati, integritas, dan tanggung jawab moral. Dalam 

konteks ini, tasawuf dapat diposisikan sebagai penyeimbang (counterbalance) yang 

mengarahkan pendidikan pada tujuan pembentukan insan kamil. 

Selain itu, tasawuf memiliki fleksibilitas metodologis yang memungkinkan 

integrasinya dalam berbagai mata pelajaran, tidak terbatas pada pendidikan agama. Nilai-

nilai tasawuf dapat diintegrasikan dalam pembelajaran melalui pendekatan reflektif, 

dialogis, dan kontekstual, sehingga peserta didik mampu mengaitkan pengetahuan yang 

dipelajari dengan nilai-nilai kehidupan nyata (Muhaimin, 2015). Peran guru dalam 

pendekatan ini menjadi sangat strategis, tidak hanya sebagai penyampai materi, tetapi 

juga sebagai pendidik nilai dan teladan moral yang hidup dalam keseharian peserta didik. 

Berdasarkan uraian tersebut, kajian tentang tasawuf sebagai pendekatan 

pedagogis dalam pembelajaran berbasis nilai menjadi penting untuk dikembangkan 

secara konseptual dan aplikatif. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji landasan filosofis 

tasawuf dalam pendidikan, relevansinya dengan pembelajaran berbasis nilai, serta 

implikasinya terhadap peran guru dan proses pembelajaran. Diharapkan kajian ini dapat 

memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan wacana pendidikan Islam serta 

kontribusi praktis bagi implementasi pembelajaran yang berorientasi pada pembentukan 

karakter dan spiritualitas peserta didik secara berkelanjutan. 

 
B. METODE 

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis kajian kepustakaan 

(library research), karena fokus pembahasan diarahkan pada penelaahan konseptual 

mengenai tasawuf sebagai pendekatan pedagogis dalam pembelajaran berbasis nilai. 

Melalui kajian kepustakaan, penulis menelusuri, menafsirkan, dan menyusun 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

463 

argumentasi teoretis berdasarkan sumber-sumber tertulis yang relevan guna membangun 

kerangka konseptual yang runtut dan dapat dipertanggungjawabkan (Zed, 2014). Kajian 

ini bersifat konseptual-tematik, sehingga “temuan” yang disajikan dipahami sebagai 

sintesis gagasan dari literatur, bukan hasil pengukuran lapangan. 

Secara desain, penelitian ini bersifat deskriptif-analitis: aspek deskriptif 

digunakan untuk memaparkan konsep-konsep utama tasawuf dan pembelajaran berbasis 

nilai, sedangkan aspek analitis digunakan untuk mengkaji keterkaitan dan implikasinya 

terhadap proses pembelajaran dan peran pendidik dalam pendidikan Islam (Creswell, 

2014). Sumber data terdiri atas data primer dan sekunder; data primer meliputi karya-

karya rujukan utama tasawuf dan pendidikan Islam, sementara data sekunder berupa 

buku, artikel jurnal, prosiding, dan dokumen akademik yang membahas pendidikan nilai, 

pendidikan karakter, dan pedagogi Islam (Nasr, 1997; Muhaimin, 2015). Pemilihan 

literatur didasarkan pada kriteria: (1) memuat konsep tasawuf/pendidikan Islam atau 

pembelajaran berbasis nilai; (2) relevan untuk menjelaskan relasi “nilai–pembelajaran–

pembentukan akhlak/spiritualitas”; dan (3) memiliki otoritas akademik (rujukan 

klasik/teoretikus utama dan publikasi ilmiah). Pengumpulan data dilakukan melalui studi 

dokumentasi dengan tahapan identifikasi, seleksi, pembacaan kritis, pencatatan, dan 

pengelompokan konsep-konsep kunci yang terkait nilai-nilai tasawuf serta kemungkinan 

integrasinya dalam pembelajaran (Sugiyono, 2019). Data yang terkumpul dianalisis 

menggunakan analisis isi (content analysis) dengan pendekatan tematik melalui proses 

reduksi data, penyajian data dalam uraian naratif, dan penarikan kesimpulan berbasis 

interpretasi kritis (Miles & Huberman, 2014).  

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Landasan Filosofis Tasawuf dalam Pendidikan Islam  

Dalam diskursus pendidikan Islam, pembahasan tentang pembelajaran berbasis 

nilai pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari pertanyaan filosofis mengenai untuk apa 

ilmu dipelajari dan ke arah mana proses pembelajaran diarahkan. Jika pembelajaran 

dipahami hanya sebagai pencapaian kognitif, maka nilai dan spiritualitas mudah tereduksi 

menjadi aspek pelengkap. Karena itu, kajian ini menempatkan tasawuf sebagai kerangka 

etik-spiritual yang memberi orientasi pada pembelajaran, terutama dalam upaya menjaga 

keseimbangan antara dimensi intelektual, moral, dan spiritual sebagaimana tujuan 

pendidikan Islam. Dalam kerangka ini, tasawuf tidak diposisikan semata sebagai praktik 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

464 

kesalehan individual, melainkan sebagai sistem nilai yang menjiwai proses pendidikan 

melalui pembinaan akhlak, penguatan kesadaran moral, dan penyucian jiwa (tazkiyat al-

nafs) (Farhan, 2025; Yahya et al., 2025). 

Berdasarkan penelaahan literatur, hasil kajian konseptual dalam artikel ini 

menunjukkan bahwa tasawuf memiliki relevansi sebagai pendekatan pedagogis dalam 

pembelajaran berbasis nilai karena menawarkan fondasi filosofis tentang manusia dan 

ilmu: manusia tidak hanya makhluk rasional, tetapi juga makhluk moral dan spiritual; 

sementara ilmu tidak berhenti pada pengetahuan, melainkan menuntut adab dan orientasi 

nilai. Temuan ini sejalan dengan argumen bahwa adab merupakan kerangka moral-

epistemik yang menentukan kualitas pengetahuan dan mencegah pemisahan ilmu dari 

nilai (Qanitatin et al., 2025; Silaturahim et al., 2025). Temuan ini juga sejalan dengan 

tujuan pendidikan Islam yang mengarahkan proses pembelajaran pada pembentukan 

(insan kamil), yakni manusia yang seimbang antara aspek intelektual, moral, dan spiritual 

(Muhaimin, 2015). Dengan demikian, tasawuf dapat dipahami sebagai fondasi konseptual 

yang menghubungkan tujuan pendidikan dengan praksis pembelajaran berbasis nilai—

yakni bagaimana nilai dihadirkan bukan sebagai “tambahan”, tetapi sebagai ruh yang 

menuntun cara belajar, cara mengajar, dan cara memaknai ilmu. 

Pada level pedagogis, tasawuf menawarkan pendekatan pembelajaran yang 

holistik dan transformatif. Pembelajaran tidak dipahami sekadar sebagai proses transfer 

pengetahuan, melainkan sebagai proses internalisasi nilai dan pembentukan kepribadian. 

Dalam titik ini, argumentasi al-Ghazali menjadi penting: ilmu yang tidak disertai 

penyucian jiwa dan akhlak yang baik berpotensi menjerumuskan manusia pada 

kesombongan dan penyalahgunaan pengetahuan (al-Ghazali, 2005). Penekanan al-

Ghazali tentang pendidikan sebagai proses pemurnian jiwa dan integrasi ilmu—iman—

amal juga ditegaskan dalam kajian literatur kontemporer yang memandang pemikiran al-

Ghazali relevan bagi pendidikan modern untuk memperkuat dimensi moral dan spiritual, 

bukan hanya intelektual (Yahya et al., 2025). Pernyataan ini dapat dibaca sebagai kritik 

epistemologis terhadap pembelajaran yang hanya menekankan capaian kognitif—bukan 

berarti capaian akademik tidak penting, tetapi capaian tersebut perlu ditopang oleh 

orientasi etik-spiritual agar ilmu berfungsi sebagai sarana perbaikan diri dan 

kemaslahatan sosial. Karena itu, integrasi tasawuf dalam pembelajaran berbasis nilai 

lebih tepat dipahami sebagai kebutuhan konseptual untuk menata kembali orientasi 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

465 

pendidikan, terutama ketika pendidikan menghadapi kecenderungan instrumental dan 

pragmatis dalam konteks kontemporer. 

Lebih lanjut, kerangka tasawuf juga memberi justifikasi filosofis bahwa 

pendidikan idealnya mengarah pada pembentukan kesadaran diri, pengendalian nafs, dan 

penguatan tanggung jawab moral. Ketika tasawuf menekankan pembinaan batin dan 

akhlak, ia sebenarnya menyediakan landasan bagi pendidikan untuk mengembangkan 

dimensi afektif dan spiritual peserta didik secara terarah, bukan sekadar normatif. Hal ini 

sejalan dengan temuan studi konseptual yang menempatkan tasawuf sebagai fondasi 

pedagogis yang mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan spiritual dalam 

pembelajaran (Farhan, 2025). Dalam konteks pembelajaran berbasis nilai, posisi ini 

membantu menjelaskan mengapa nilai perlu diinternalisasikan melalui proses yang 

berkelanjutan (keteladanan, pembiasaan, dan refleksi), bukan hanya melalui 

penyampaian konsep moral secara verbal. Dengan demikian, poin pertama ini 

menegaskan bahwa tasawuf dapat diposisikan sebagai landasan filosofis yang 

memperkuat arah pembelajaran berbasis nilai: membangun manusia berpengetahuan 

yang beradab, bukan hanya manusia yang “mampu” secara akademik. 

2. Relevansi Tasawuf dalam Pembelajaran Berbasis Nilai  

Setelah landasan filosofis tasawuf dipahami sebagai orientasi etik-spiritual dalam 

pendidikan, pembahasan berikutnya mengarah pada pertanyaan kunci: nilai apa yang 

paling operasional untuk diinternalisasikan dalam pembelajaran berbasis nilai, dan 

bagaimana nilai tersebut selaras dengan tujuan pembentukan karakter. Pada titik ini, 

kajian literatur menunjukkan bahwa nilai-nilai inti tasawuf—ikhlas, sabar, tawadhu’, 

zuhud, dan muraqabah—memiliki korespondensi yang jelas dengan prinsip pembelajaran 

berbasis nilai, karena nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

berfungsi sebagai pengarah sikap dalam proses belajar mengajar. Nilai-nilai ini dapat 

diposisikan sebagai “jembatan” antara pembelajaran yang berorientasi pengetahuan dan 

pembelajaran yang berorientasi pembentukan karakter serta kesadaran spiritual peserta 

didik, terutama ketika pendidikan nilai menuntut strategi internalisasi yang nyata 

(pembiasaan, keteladanan, dan kultur sekolah), bukan sekadar pengajaran konsep 

(Mulyana et al., 2023; Samdani et al., 2025).  

Berdasarkan hasil kajian konseptual, ikhlas mendorong peserta didik 

menempatkan aktivitas belajar sebagai bentuk pengabdian dan tanggung jawab moral, 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

466 

bukan sekadar sarana meraih prestasi akademik. Nilai ini penting dalam menggeser 

orientasi belajar dari yang semata-mata pragmatis menuju belajar yang bermakna dan 

bernilai. Dalam kajian tematik Al-Qur’an, ikhlas dipahami sebagai “motivasi intrinsik 

transendental” yang menopang konsistensi dan orientasi makna dalam belajar 

(Firdiansyah et al., 2025). Sejalan dengan itu, kajian tentang pembinaan keikhlasan pada 

pendidik menekankan bahwa ikhlas berkaitan dengan pelurusan niat dan kesadaran 

profesi sebagai pengabdian, yang secara pedagogis dapat memengaruhi iklim nilai dalam 

pembelajaran (Muttaqin et al., 2023). Selanjutnya, sabar dan tawadhu’ membentuk 

ketekunan, kerendahan hati, serta kesiapan menerima perbedaan dalam proses belajar 

mengajar; dua nilai ini relevan untuk membangun iklim kelas yang etis, dialogis, dan 

menghargai proses (Nasr, 1997). Sabar, dalam perspektif pendidikan Islam, juga dapat 

dipahami sebagai bentuk “ketahanan akademik” (academic resilience) yang membantu 

peserta didik bertahan menghadapi kesulitan belajar secara terarah (Firdiansyah et al., 

2025). Sementara itu, tawadhu’ terbukti terinternalisasi kuat dalam kultur pesantren dan 

dipahami sebagai proses transfer nilai dan moral yang membentuk perilaku santun serta 

pengendalian ego dalam relasi belajar (Rahmatullah et al., 2021).  

Sementara itu, zuhud dapat dipahami secara pedagogis sebagai pengendalian diri 

dari orientasi materialistik berlebihan dalam belajar, sehingga peserta didik terdorong 

mengutamakan substansi ilmu dan adab dibanding sekadar capaian simbolik. Kajian 

mutakhir menunjukkan bahwa percepatan budaya digital dapat menguatkan orientasi 

materialistik, dan dalam konteks tersebut zuhud dapat dipahami sebagai kerangka adaptif 

untuk membangun “ketahanan spiritual” serta pengendalian konsumsi/hasrat yang lebih 

etis (Abitolkha et al., 2025). Adapun muraqabah menumbuhkan kesadaran bahwa setiap 

tindakan berada dalam pengawasan Tuhan, yang pada level praktik berpotensi 

berkontribusi pada penguatan integritas dan kontrol diri peserta didik ketika mengambil 

keputusan moral. Temuan empiris menunjukkan adanya korelasi antara muraqabah dan 

self-control pada pelajar dalam penggunaan media sosial, yang menguatkan argumentasi 

bahwa kesadaran “pengawasan ilahi” berkelindan dengan mekanisme kontrol diri (Cholili 

et al., 2025). Dengan demikian, nilai-nilai tasawuf tersebut secara konseptual dapat 

berkontribusi pada pembentukan karakter yang berintegritas dan kepribadian yang lebih 

matang. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

467 

Integrasi nilai-nilai tasawuf ini juga dapat dijelaskan melalui kerangka 

pembelajaran berbasis nilai yang menuntut pengembangan komponen pengetahuan 

moral, perasaan moral, dan tindakan moral secara seimbang (Lickona, 1991). Dalam 

konteks ini, nilai tasawuf tidak berhenti pada level “diketahui”, tetapi perlu diarahkan 

agar “dirasakan” dan “dipraktikkan” melalui pengalaman belajar yang reflektif, dialogis, 

dan kontekstual. Sejalan dengan itu, kajian ini menempatkan modernisasi dan globalisasi 

sebagai konteks yang membuat internalisasi nilai semakin penting, karena orientasi 

pendidikan yang cenderung materialistik dan pragmatis berpotensi menggeser 

spiritualitas dan kemanusiaan dari ruang kelas (Tilaar, 2012). Karena itu, nilai-nilai 

tasawuf dapat berfungsi sebagai penyeimbang (counterbalance) agar pembelajaran 

berbasis nilai tidak berhenti pada slogan normatif, tetapi bergerak ke penguatan habitus 

etik-spiritual dalam keseharian belajar, misalnya melalui kultur sekolah dan praktik 

pembiasaan yang terstruktur (Samdani et al., 2025; Mulyana et al., 2023). 

3. Implikasi Pedagogis dan Strategi Internalisasi Nilai Tasawuf  

Jika poin sebelumnya menegaskan relevansi nilai-nilai tasawuf, maka implikasi 

pedagogisnya terletak pada siapa yang menghidupkan nilai tersebut dan bagaimana nilai 

itu diinternalisasikan dalam pembelajaran. Hasil kajian menegaskan bahwa tasawuf 

memposisikan guru sebagai aktor utama dalam internalisasi nilai: guru tidak hanya 

berperan sebagai mu‘allim yang menyampaikan materi, tetapi juga sebagai (murabbi) dan 

teladan moral yang menghadirkan nilai dalam praktik keseharian. Dalam tradisi 

pendidikan Islam, fungsi (murabbi) tercermin pada praktik pembinaan karakter melalui 

keteladanan, pembiasaan nilai, dan pendampingan spiritual yang terintegrasi dengan 

kehidupan sekolah (Muzaki et al., 2025). Sejalan dengan itu, temuan studi di konteks 

sekolah/madrasah menunjukkan bahwa keteladanan guru dan konsistensi perilaku 

pendidik merupakan faktor kunci dalam internalisasi nilai karakter peserta didik (Zaini, 

2024). Dengan demikian, keberhasilan pembelajaran berbasis nilai dipengaruhi oleh 

kualitas kepribadian, integritas, dan konsistensi pendidik dalam membangun lingkungan 

belajar yang bernuansa etis dan religius, karena internalisasi nilai lebih efektif ketika 

peserta didik menyaksikan contoh nyata dalam rutinitas belajar. Temuan serupa juga 

tampak pada internalisasi nilai melalui metode uswah (keteladanan) yang menekankan 

imitasi perilaku positif, bukan hanya penyampaian nasihat (Siahaan, 2022).  

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

468 

Secara strategi, internalisasi nilai dapat dilakukan melalui kombinasi keteladanan, 

pembiasaan sikap, integrasi nilai dalam materi ajar, serta pengalaman belajar yang 

reflektif dan kontekstual. Prinsip (muhasabah) (refleksi diri) dalam tasawuf, misalnya, 

memiliki relevansi metodologis dengan pendekatan pembelajaran reflektif dalam 

pedagogi modern: peserta didik diajak memahami makna pembelajaran, tujuan menuntut 

ilmu, serta implikasi pengetahuan terhadap kehidupan pribadi dan sosial. Praktik 

muhasabah melalui jurnal reflektif terbukti membantu meningkatkan kesadaran diri (self-

awareness) dan membuka ruang pendampingan individual oleh guru, sehingga refleksi 

tidak berhenti pada wacana, tetapi menjadi kebiasaan pedagogis yang terstruktur 

(Anggraini, 2025). Pada level bimbingan dan pendampingan karakter, pengembangan 

model berbasis muhasabah juga menunjukkan bahwa refleksi dapat dioperasionalkan ke 

dalam tahap-tahap sistematis (misalnya pemantauan diri, evaluasi moral, komitmen 

perbaikan, dan evaluasi) untuk memperkuat motivasi spiritual dan regulasi emosi peserta 

didik (Aisyah et al., 2025). Di sisi lain, kajian ini juga menunjukkan adanya peluang 

integrasi lintas mata pelajaran: nilai kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan kesadaran 

diri dapat diinternalisasikan dalam sains, sosial, maupun bahasa melalui strategi berbasis 

pengalaman dan refleksi, sehingga nilai tasawuf dapat menjiwai kurikulum secara lebih 

luas (Lickona, 1991). Temuan implementatif di madrasah menunjukkan bahwa 

internalisasi nilai-nilai tasawuf banyak berlangsung melalui “hidden curriculum” 

(rutinitas harian dan atmosfer religius sekolah), didukung pembelajaran reflektif dan 

keteladanan guru (Samdani et al., 2025).  

Namun demikian, integrasi tasawuf sebagai pendekatan pedagogis juga 

menghadapi tantangan implementatif yang perlu diantisipasi agar argumentasi tidak 

normatif. Kajian ini mengidentifikasi beberapa tantangan, antara lain keterbatasan 

pemahaman guru terhadap konsep tasawuf, kecenderungan pembelajaran yang masih 

dominan berorientasi capaian kognitif, serta minimnya model pembelajaran sistematis 

yang berbasis nilai tasawuf. Tantangan tersebut juga tampak dalam konteks pendidikan 

Islam kontemporer, ketika guru perlu menjembatani nilai-nilai moral-spiritual dengan 

realitas peserta didik (termasuk ekosistem digital), sehingga strategi internalisasi 

menuntut pendekatan yang adaptif, kolaboratif, dan berbasis praktik (Nuraini et al., 

2025). Karena itu, penguatan kompetensi pendidik, pengembangan desain pembelajaran 

yang integratif, dan dukungan kebijakan sekolah/madrasah merupakan prasyarat agar 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

469 

internalisasi nilai berjalan berkelanjutan. Dengan kata lain, tasawuf memiliki peluang 

konseptual dan metodologis untuk memperkaya pembelajaran berbasis nilai, tetapi 

efektivitas penerapannya bergantung pada kesiapan aktor (guru dan institusi) serta 

rancangan pembelajaran yang realistis dan terukur. 

D. KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian kepustakaan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa 

tasawuf dapat diposisikan sebagai landasan filosofis yang relevan dalam pendidikan 

Islam karena menegaskan orientasi ilmu pada pembentukan akhlak, penyucian jiwa 

(tazkiyat al-nafs), dan penguatan kesadaran etik-spiritual peserta didik. Kerangka ini 

membantu menempatkan pembelajaran bukan semata proses kognitif, melainkan proses 

pembinaan kepribadian yang mengarah pada tujuan pendidikan Islam, termasuk 

pembentukan insan kamil sebagai pribadi yang seimbang secara intelektual, moral, dan 

spiritual. Kajian ini juga menunjukkan bahwa nilai-nilai inti tasawuf seperti ikhlas, sabar, 

tawadhu’, zuhud, dan muraqabah berpotensi memperkaya pembelajaran berbasis nilai 

karena menyediakan pedoman sikap yang operasional dalam proses belajar mengajar. 

Nilai-nilai tersebut dapat diinternalisasikan tidak hanya pada ranah pengetahuan moral, 

tetapi juga pada ranah afektif dan perilaku melalui pengalaman belajar yang reflektif dan 

kontekstual, sehingga pembelajaran berbasis nilai lebih mungkin menghasilkan 

perubahan sikap yang berkelanjutan. 

Implikasi pedagogisnya, guru memiliki peran strategis tidak hanya sebagai 

penyampai materi, tetapi juga sebagai murabbi dan teladan moral yang menghadirkan 

nilai dalam praktik pembelajaran sehari-hari. Internalisasi nilai tasawuf dapat dilakukan 

melalui keteladanan, pembiasaan, integrasi nilai dalam materi ajar, serta muhasabah 

sebagai strategi refleksi diri. Namun demikian, penerapan pendekatan ini memerlukan 

kesiapan pendidik, rancangan pembelajaran yang sistematis, serta dukungan institusi agar 

tidak berhenti pada tataran normatif. Dengan demikian, tasawuf sebagai pendekatan 

pedagogis dapat menjadi kontribusi konseptual bagi penguatan pembelajaran berbasis 

nilai dalam pendidikan Islam, sekaligus membuka ruang pengembangan model 

implementasi yang lebih terukur pada penelitian berikutnya. 

  

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

470 

REFERENCES 

Abitolkha, A. M., Alamin, T., Ihsan, N. H., & Huwaida, M. S. (2025). Balanced 
engagement: Kiai Ihsan Jampes’ adaptive zuhud framework for spiritual 
transformation in the digital era. Qudus International Journal of Islamic Studies, 
13(1), 39–80. https://doi.org/10.21043/qijis.v13i1.22322  

Aisyah, S., Sarbini, A., & Tajiri, H. (2025). Developing a muhasabah-based character 
guidance model for juvenile delinquency: A qualitative study in Indonesian Islamic 
schools. JIGC (Journal of Islamic Guidance and Counseling), 9(2). 
https://doi.org/10.30631/jigc.v9i2.4984  

Al-Ghazali, A. H. M. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din (Jilid I–IV). Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah. 

Anggraini, D. (2025). Pembiasaan muhasabah harian melalui jurnal reflektif untuk 
meningkatkan kesadaran diri siswa kelas IV SDIT Insan Kamil. TADHKIRAH: 
Jurnal Terapan Hukum Islam dan Kajian Filsafat Syariah, 2(1). 
https://doi.org/10.59841/tadhkirah.v2i1.110  

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 
Milenium III. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

Cholili, A. H., K, M. N. Y., Amelia, N., Paputungan, R., Mahbubi, A. R., & Mubarok, A. 
S. (2025). Correlation between muraqabah and self-control in students using social 
media. In The International Conference of Psychology 2025 (KnE Social Sciences, 
pp. 441–449). https://doi.org/10.18502/kss.v10i25.19919  

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Farhan, A. (2025). Tasawuf as a pedagogical foundation: Implementing spiritual values 
in junior high school education. Journal of Sufism and Psychotherapy, 5(1), 17–34.  

Firdiansyah, A. L., Misnawi, Fareza, N., & Aisyah, N. (2025). Nilai ikhlas dan sabar 
sebagai fondasi motivasi belajar: Telaah tematik Al-Qur’an. El Banat, 15(1), 397–
408. https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.1.397-408  

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 
Responsibility. New York: Bantam Books. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods 
Sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya. 

Muhaimin. (2015). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Di Sekolah, 
Madrasah, dan Perguruan Tinggi. Jakarta: Rajawali Pers. 

Mulyana, R., et al. (2023). Nurturing faith and character: A values-based approach to 
Islamic religious education in vocational high schools. Al-Ishlah: Jurnal 
Pendidikan, 15(2), 1154–1165.  

Muttaqin, M. I., Sholihah, T., Atsaniyah, F., ‘Asyiroh, N. ‘A., Khudin, A. M., & 
Muttaqien, M. F. (2023). The concept of cultivating a sincere attitude for an 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

471 

educator in the context of self-devotion to birth an Islamic generation. Al-Iltizam: 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(1), 82–96. 
https://doi.org/10.33477/alt.v8i1.4565  

Muzaki, I. A., Nurhasan, Faizin, M., Saefullah, A. S., Hakim, A., & Ellias, M. S. B. 
(2025). Teachers as murabbi: An analysis of the teacher’s role in character 
formation from the perspective of Islamic educational philosophy at SD Persatuan 
Islam Karawang. Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu Pendidikan, 10(2). 
https://doi.org/10.25217/ji.v10i2.6402  

Nasr, S. H. (1997). Islamic Spirituality: Foundations. London: Routledge. 
Nuraini, N., et al. (2025). Islamic education teachers’ strategies in instilling character 

education at MTs Al-Ahsan Bogor. Journal of Educational Management and 
Strategy (JEMAST), 4(1), 1–14. https://doi.org/10.57255/jemast.v4i1.1409  

Qanitatin, M., Khobir, A., Rimbani, N. M. A., & Mahfuzh, M. H. (2025). Hubungan 
antara adab dan ilmu dalam dasar-dasar pendidikan Islam. Advances In Education 
Journal, 2(3), 1466–1479.  

Rahmatullah, A. S., Azhar, M., & Fatwa, A. F. (2021). Santri’s humility in the Salafiyyah 
Islamic boarding school. Dinamika Ilmu, 21(2), 329–345. 
https://doi.org/10.21093/di.v21i2.3590  

Samdani, S., Syafruddin, R., Tamjidnor, & Abda, M. S. (2025). Internalization of Sufism 
values in learning moral beliefs in Madrasah Aliyah. Tafkir: Interdisciplinary 
Journal of Islamic Education, 6(4).  

Samdani, S., Syafruddin, R., Tamjidnor, & Abda, M. S. (2025). Internalization of Sufism 
values in learning moral beliefs in Madrasah Aliyah. Tafkir: Interdisciplinary 
Journal of Islamic Education, 6(4). https://doi.org/10.31538/tijie.v6i4.2350  

Siahaan, A. (2022). Internalization of Islamic values in students in learning. Al-Ishlah 
(PDF).  

Silaturahim, R., Nasution, S., & Zarkasih. (2025). Adab of learning in Kitāb al-ʿIlm of 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī: A ḥadīth-based conceptual model for Islamic education. Al-
Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4). https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.307  

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan 
R&D. Bandung: Alfabeta. 

Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan Sosial dan Pendidikan: Pengantar Pedagogik 
Transformatif untuk Indonesia. Jakarta: Rineka Cipta. 

Yahya, M., Putri, R. M., Putri, S. R., & Ariady, S. (2025). The relevance of Al-Ghazali’s 
thought to modern education: A literature review on ethics, morals, and character 
development. Khalaqa: Journal of Education and Learning, 3(2), 182–197.  

Zaini, A. W. (2024). Beyond the curriculum: Exploring the influence of Islamic values 
and teacher role models on student character formation. AFKARINA: Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, 9(1), 23–34. https://doi.org/10.33650/afkarina.v8i2.9389 

Zarnuji, B. (2010). Ta‘lim al-Muta‘allim Thariq at-Ta‘allum. Beirut: Dar al-Fikr. 
Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

