N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Tasawuf sebagai Pendekatan Pedagogis dalam
Pembelajaran Berbasis Nilai: Kajian Kepustakaan dalam
Pendidikan Islam

“Fuadi!, Fakhrul Rijal®
1.2 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry, Banda Aceh
*Email: fuadi.munir@ar-raniry.ac.id

ABSTRACT

Values based learning emphasizes the cultivation of students’ character, moral reasoning,
and spirituality alongside cognitive achievement. In Islamic education, Sufism or tasawuf
can be approached as a pedagogical lens that foregrounds self-purification or tazkiyat al-
nafs, moral formation, and the meaning of knowledge as a pathway to ethical and spiritual
maturity. This article examines the philosophical foundations of Sufism in Islamic
education, the relevance of core Sufi values to values based learning, and their
pedagogical implications for teachers and classroom practices. Using a qualitative library
research design with descriptive analytical and thematic content analysis, this study
synthesizes classical and contemporary literature on Sufism, Islamic pedagogy, and
character education. The review indicates that key Sufi values such as sincerity or ikhlas,
patience or sabar, humility or tawadhu’, ascetic self-restraint or zuhud, and muragabah
as self-awareness under divine supervision are conceptually aligned with values based
learning and can be internalized through teacher role modeling, habituation, reflective
learning or muhasabah, and contextual integration across subjects. Effective
implementation, however, depends on teacher readiness and systematic instructional
design to ensure that values education moves beyond purely normative transmission.

Keywords: Sufism, pedagogical approach; values-based learning; Islamic education;
character education

Abstrak

Pembelajaran berbasis nilai menekankan pengembangan karakter, penalaran moral, dan
spiritualitas peserta didik di samping capaian kognitif. Dalam pendidikan Islam, tasawuf
dapat diposisikan sebagai lensa pedagogis yang menekankan penyucian jiwa atau tazkiyat
al-nafs, pembentukan akhlak, serta pemaknaan ilmu sebagai jalan menuju kematangan
etik dan spiritual. Artikel ini mengkaji landasan filosofis tasawuf dalam pendidikan Islam,
relevansi nilai-nilai inti tasawuf dalam pembelajaran berbasis nilai, serta implikasi
pedagogisnya terhadap peran guru dan praktik pembelajaran. Kajian ini menggunakan
studi pustaka kualitatif dengan desain deskriptif analitis dan analisis isi tematik melalui
sintesis literatur klasik dan kontemporer tentang tasawuf, pedagogi Islam, dan pendidikan
karakter. Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf seperti ikhlas, sabar,
tawadhu’, pengendalian diri atau zuhud, dan muraqabah secara konseptual selaras
dengan pembelajaran berbasis nilai dan dapat diinternalisasikan melalui keteladanan
guru, pembiasaan, pembelajaran reflektif atau muhasabah, serta integrasi kontekstual
lintas mata pelajaran. Namun demikian, implementasi yang efektif memerlukan kesiapan
pendidik dan rancangan pembelajaran yang sistematis agar pendidikan nilai tidak berhenti
pada tataran normatif.

Kata kunci: Tasawuf; pendekatan pedagogis, pembelajaran berbasis nilai; pendidikan
Islam; pendidikan karakter.

460


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:fuadi.munir@ar-raniry.ac.id

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

A. PENDAHULUAN

Pendidikan pada hakikatnya merupakan proses pembentukan manusia seutuhnya,
tidak hanya pada aspek intelektual, tetapi juga moral, emosional, dan spiritual. Tujuan
pendidikan dapat dipahami sebagai upaya melahirkan insan yang berilmu, berakhlak, dan
memiliki kesadaran nilai dalam kehidupan sosial maupun spiritualnya. Namun, realitas
pendidikan kontemporer menunjukkan kecenderungan dominasi pendekatan kognitif dan
instrumental, yang menempatkan keberhasilan belajar pada capaian akademik semata,
sementara dimensi nilai dan spiritualitas sering kali terpinggirkan (Tilaar, 2012). Kondisi
ini berpotensi berdampak pada munculnya krisis moral, dekadensi akhlak, serta
melemahnya kesadaran etis peserta didik dalam kehidupan sehari-hari.

Pembelajaran berbasis nilai (values-based learning) hadir sebagai paradigma
alternatif yang menekankan pentingnya internalisasi nilai dalam setiap proses pendidikan.
Pendekatan ini memandang bahwa pendidikan tidak dapat sepenuhnya dipisahkan dari
nilai, melainkan perlu secara sadar menanamkan nilai-nilai luhur yang menjadi pedoman
perilaku peserta didik (Lickona, 1991). Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai
tersebut bersumber dari ajaran Al-Qur’an dan Sunnah yang menekankan keseimbangan
antara aspek lahiriah dan batiniah. Namun demikian, implementasi pembelajaran berbasis
nilai dalam praktik pendidikan Islam sering masih bersifat normatif dan belum selalu
menyentuh dimensi penghayatan spiritual peserta didik.

Tasawuf sebagai dimensi batin ajaran Islam memiliki kontribusi yang relevan
dalam penguatan pembelajaran berbasis nilai. Tasawuf tidak hanya dipahami sebagai
praktik spiritual individual, tetapi juga sebagai sistem nilai dan metode pembinaan
kepribadian yang menekankan penyucian jiwa (fazkiyat al-nafs), pengendalian diri, serta
pembentukan akhlak mulia (al-Ghazali, 2005). Dalam sejarah pendidikan Islam, nilai-
nilai tasawuf dipandang sebagai salah satu fondasi penting dalam pembentukan karakter
peserta didik, terutama melalui relasi guru dan murid yang bersifat transformatif dan
teladan (Nasr, 1997).

Secara pedagogis, tasawuf menawarkan pendekatan pembelajaran yang holistik
dan integratif. Pendekatan ini tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif
dan spiritual, sehingga proses belajar dapat diarahkan menjadi sarana pembentukan
kesadaran diri dan kedekatan kepada Allah Swt. (Zarnuji, 2010). Nilai-nilai tasawuf

seperti ikhlas, sabar, tawadhu’, zuhud, dan muraqabah dapat diinternalisasikan dalam

461


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

proses pembelajaran melalui keteladanan guru, pembiasaan sikap, refleksi diri, serta
penghayatan makna ilmu. Dengan demikian, ilmu tidak dipandang sekadar sebagai alat
mencapai kepentingan duniawi, tetapi sebagai sarana mendekatkan diri kepada Tuhan dan
memperbaiki kualitas kemanusiaan.

Urgensi tasawuf sebagai pendekatan pedagogis semakin relevan di tengah
tantangan globalisasi dan modernisasi pendidikan. Arus materialisme, hedonisme, dan
individualisme yang kuat dalam masyarakat modern berpotensi menggerus nilai-nilai
spiritual dan kemanusiaan peserta didik (Azra, 2012). Pendidikan yang tidak dibarengi
dengan penguatan nilai dan spiritualitas dapat berisiko melahirkan generasi yang cerdas
secara intelektual, tetapi kurang empati, integritas, dan tanggung jawab moral. Dalam
konteks ini, tasawuf dapat diposisikan sebagai penyeimbang (counterbalance) yang
mengarahkan pendidikan pada tujuan pembentukan insan kamil.

Selain itu, tasawuf memiliki fleksibilitas metodologis yang memungkinkan
integrasinya dalam berbagai mata pelajaran, tidak terbatas pada pendidikan agama. Nilai-
nilai tasawuf dapat diintegrasikan dalam pembelajaran melalui pendekatan reflektif,
dialogis, dan kontekstual, sehingga peserta didik mampu mengaitkan pengetahuan yang
dipelajari dengan nilai-nilai kehidupan nyata (Muhaimin, 2015). Peran guru dalam
pendekatan ini menjadi sangat strategis, tidak hanya sebagai penyampai materi, tetapi
juga sebagai pendidik nilai dan teladan moral yang hidup dalam keseharian peserta didik.

Berdasarkan uraian tersebut, kajian tentang tasawuf sebagai pendekatan
pedagogis dalam pembelajaran berbasis nilai menjadi penting untuk dikembangkan
secara konseptual dan aplikatif. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji landasan filosofis
tasawuf dalam pendidikan, relevansinya dengan pembelajaran berbasis nilai, serta
implikasinya terhadap peran guru dan proses pembelajaran. Diharapkan kajian ini dapat
memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan wacana pendidikan Islam serta
kontribusi praktis bagi implementasi pembelajaran yang berorientasi pada pembentukan

karakter dan spiritualitas peserta didik secara berkelanjutan.

B. METODE

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis kajian kepustakaan
(library research), karena fokus pembahasan diarahkan pada penelaahan konseptual
mengenai tasawuf sebagai pendekatan pedagogis dalam pembelajaran berbasis nilai.

Melalui kajian kepustakaan, penulis menelusuri, menafsirkan, dan menyusun

462


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

argumentasi teoretis berdasarkan sumber-sumber tertulis yang relevan guna membangun
kerangka konseptual yang runtut dan dapat dipertanggungjawabkan (Zed, 2014). Kajian
ini bersifat konseptual-tematik, sehingga “temuan” yang disajikan dipahami sebagai
sintesis gagasan dari literatur, bukan hasil pengukuran lapangan.

Secara desain, penelitian ini bersifat deskriptif-analitis: aspek deskriptif
digunakan untuk memaparkan konsep-konsep utama tasawuf dan pembelajaran berbasis
nilai, sedangkan aspek analitis digunakan untuk mengkaji keterkaitan dan implikasinya
terhadap proses pembelajaran dan peran pendidik dalam pendidikan Islam (Creswell,
2014). Sumber data terdiri atas data primer dan sekunder; data primer meliputi karya-
karya rujukan utama tasawuf dan pendidikan Islam, sementara data sekunder berupa
buku, artikel jurnal, prosiding, dan dokumen akademik yang membahas pendidikan nilai,
pendidikan karakter, dan pedagogi Islam (Nasr, 1997; Muhaimin, 2015). Pemilihan
literatur didasarkan pada kriteria: (1) memuat konsep tasawuf/pendidikan Islam atau
pembelajaran berbasis nilai; (2) relevan untuk menjelaskan relasi “nilai-pembelajaran—
pembentukan akhlak/spiritualitas”; dan (3) memiliki otoritas akademik (rujukan
klasik/teoretikus utama dan publikasi ilmiah). Pengumpulan data dilakukan melalui studi
dokumentasi dengan tahapan identifikasi, seleksi, pembacaan kritis, pencatatan, dan
pengelompokan konsep-konsep kunci yang terkait nilai-nilai tasawuf serta kemungkinan
integrasinya dalam pembelajaran (Sugiyono, 2019). Data yang terkumpul dianalisis
menggunakan analisis isi (content analysis) dengan pendekatan tematik melalui proses
reduksi data, penyajian data dalam uraian naratif, dan penarikan kesimpulan berbasis

interpretasi kritis (Miles & Huberman, 2014).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Landasan Filosofis Tasawuf dalam Pendidikan Islam

Dalam diskursus pendidikan Islam, pembahasan tentang pembelajaran berbasis
nilai pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari pertanyaan filosofis mengenai untuk apa
ilmu dipelajari dan ke arah mana proses pembelajaran diarahkan. Jika pembelajaran
dipahami hanya sebagai pencapaian kognitif, maka nilai dan spiritualitas mudah tereduksi
menjadi aspek pelengkap. Karena itu, kajian ini menempatkan tasawuf sebagai kerangka
etik-spiritual yang memberi orientasi pada pembelajaran, terutama dalam upaya menjaga
keseimbangan antara dimensi intelektual, moral, dan spiritual sebagaimana tujuan

pendidikan Islam. Dalam kerangka ini, tasawuf tidak diposisikan semata sebagai praktik

463


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

kesalehan individual, melainkan sebagai sistem nilai yang menjiwai proses pendidikan
melalui pembinaan akhlak, penguatan kesadaran moral, dan penyucian jiwa (tazkiyat al-
nafs) (Farhan, 2025; Yahya et al., 2025).

Berdasarkan penelaahan literatur, hasil kajian konseptual dalam artikel ini
menunjukkan bahwa tasawuf memiliki relevansi sebagai pendekatan pedagogis dalam
pembelajaran berbasis nilai karena menawarkan fondasi filosofis tentang manusia dan
ilmu: manusia tidak hanya makhluk rasional, tetapi juga makhluk moral dan spiritual;
sementara ilmu tidak berhenti pada pengetahuan, melainkan menuntut adab dan orientasi
nilai. Temuan ini sejalan dengan argumen bahwa adab merupakan kerangka moral-
epistemik yang menentukan kualitas pengetahuan dan mencegah pemisahan ilmu dari
nilai (Qanitatin et al., 2025; Silaturahim et al., 2025). Temuan ini juga sejalan dengan
tujuan pendidikan Islam yang mengarahkan proses pembelajaran pada pembentukan
(insan kamil), yakni manusia yang seimbang antara aspek intelektual, moral, dan spiritual
(Muhaimin, 2015). Dengan demikian, tasawuf dapat dipahami sebagai fondasi konseptual
yang menghubungkan tujuan pendidikan dengan praksis pembelajaran berbasis nilai—
yakni bagaimana nilai dihadirkan bukan sebagai “tambahan”, tetapi sebagai ruh yang
menuntun cara belajar, cara mengajar, dan cara memaknai ilmu.

Pada level pedagogis, tasawuf menawarkan pendekatan pembelajaran yang
holistik dan transformatif. Pembelajaran tidak dipahami sekadar sebagai proses transfer
pengetahuan, melainkan sebagai proses internalisasi nilai dan pembentukan kepribadian.
Dalam titik ini, argumentasi al-Ghazali menjadi penting: ilmu yang tidak disertai
penyucian jiwa dan akhlak yang baik berpotensi menjerumuskan manusia pada
kesombongan dan penyalahgunaan pengetahuan (al-Ghazali, 2005). Penekanan al-
Ghazali tentang pendidikan sebagai proses pemurnian jiwa dan integrasi ilmu—iman—
amal juga ditegaskan dalam kajian literatur kontemporer yang memandang pemikiran al-
Ghazali relevan bagi pendidikan modern untuk memperkuat dimensi moral dan spiritual,
bukan hanya intelektual (Yahya et al., 2025). Pernyataan ini dapat dibaca sebagai kritik
epistemologis terhadap pembelajaran yang hanya menekankan capaian kognitif—bukan
berarti capaian akademik tidak penting, tetapi capaian tersebut perlu ditopang oleh
orientasi etik-spiritual agar ilmu berfungsi sebagai sarana perbaikan diri dan
kemaslahatan sosial. Karena itu, integrasi tasawuf dalam pembelajaran berbasis nilai

lebih tepat dipahami sebagai kebutuhan konseptual untuk menata kembali orientasi

464


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

pendidikan, terutama ketika pendidikan menghadapi kecenderungan instrumental dan
pragmatis dalam konteks kontemporer.

Lebih lanjut, kerangka tasawuf juga memberi justifikasi filosofis bahwa
pendidikan idealnya mengarah pada pembentukan kesadaran diri, pengendalian nafs, dan
penguatan tanggung jawab moral. Ketika tasawuf menekankan pembinaan batin dan
akhlak, ia sebenarnya menyediakan landasan bagi pendidikan untuk mengembangkan
dimensi afektif dan spiritual peserta didik secara terarah, bukan sekadar normatif. Hal ini
sejalan dengan temuan studi konseptual yang menempatkan tasawuf sebagai fondasi
pedagogis yang mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan spiritual dalam
pembelajaran (Farhan, 2025). Dalam konteks pembelajaran berbasis nilai, posisi ini
membantu menjelaskan mengapa nilai perlu diinternalisasikan melalui proses yang
berkelanjutan (keteladanan, pembiasaan, dan refleksi), bukan hanya melalui
penyampaian konsep moral secara verbal. Dengan demikian, poin pertama ini
menegaskan bahwa tasawuf dapat diposisikan sebagai landasan filosofis yang
memperkuat arah pembelajaran berbasis nilai: membangun manusia berpengetahuan

yang beradab, bukan hanya manusia yang “mampu” secara akademik.

2. Relevansi Tasawuf dalam Pembelajaran Berbasis Nilai

Setelah landasan filosofis tasawuf dipahami sebagai orientasi etik-spiritual dalam
pendidikan, pembahasan berikutnya mengarah pada pertanyaan kunci: nilai apa yang
paling operasional untuk diinternalisasikan dalam pembelajaran berbasis nilai, dan
bagaimana nilai tersebut selaras dengan tujuan pembentukan karakter. Pada titik ini,
kajian literatur menunjukkan bahwa nilai-nilai inti tasawuf—ikhlas, sabar, tawadhu’,
zuhud, dan muraqabah—memiliki korespondensi yang jelas dengan prinsip pembelajaran
berbasis nilai, karena nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
berfungsi sebagai pengarah sikap dalam proses belajar mengajar. Nilai-nilai ini dapat
diposisikan sebagai “jembatan” antara pembelajaran yang berorientasi pengetahuan dan
pembelajaran yang berorientasi pembentukan karakter serta kesadaran spiritual peserta
didik, terutama ketika pendidikan nilai menuntut strategi internalisasi yang nyata
(pembiasaan, keteladanan, dan kultur sekolah), bukan sekadar pengajaran konsep
(Mulyana et al., 2023; Samdani et al., 2025).

Berdasarkan hasil kajian konseptual, ikhlas mendorong peserta didik

menempatkan aktivitas belajar sebagai bentuk pengabdian dan tanggung jawab moral,

465


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

bukan sekadar sarana meraih prestasi akademik. Nilai ini penting dalam menggeser
orientasi belajar dari yang semata-mata pragmatis menuju belajar yang bermakna dan
bernilai. Dalam kajian tematik Al-Qur’an, ikhlas dipahami sebagai “motivasi intrinsik
transendental” yang menopang konsistensi dan orientasi makna dalam belajar
(Firdiansyah et al., 2025). Sejalan dengan itu, kajian tentang pembinaan keikhlasan pada
pendidik menekankan bahwa ikhlas berkaitan dengan pelurusan niat dan kesadaran
profesi sebagai pengabdian, yang secara pedagogis dapat memengaruhi iklim nilai dalam
pembelajaran (Muttaqin et al., 2023). Selanjutnya, sabar dan tawadhu’ membentuk
ketekunan, kerendahan hati, serta kesiapan menerima perbedaan dalam proses belajar
mengajar; dua nilai ini relevan untuk membangun iklim kelas yang etis, dialogis, dan
menghargai proses (Nasr, 1997). Sabar, dalam perspektif pendidikan Islam, juga dapat
dipahami sebagai bentuk “ketahanan akademik” (academic resilience) yang membantu
peserta didik bertahan menghadapi kesulitan belajar secara terarah (Firdiansyah et al.,
2025). Sementara itu, tawadhu’ terbukti terinternalisasi kuat dalam kultur pesantren dan
dipahami sebagai proses transfer nilai dan moral yang membentuk perilaku santun serta
pengendalian ego dalam relasi belajar (Rahmatullah et al., 2021).

Sementara itu, zuhud dapat dipahami secara pedagogis sebagai pengendalian diri
dari orientasi materialistik berlebihan dalam belajar, sehingga peserta didik terdorong
mengutamakan substansi ilmu dan adab dibanding sekadar capaian simbolik. Kajian
mutakhir menunjukkan bahwa percepatan budaya digital dapat menguatkan orientasi
materialistik, dan dalam konteks tersebut zuhud dapat dipahami sebagai kerangka adaptif
untuk membangun “ketahanan spiritual” serta pengendalian konsumsi/hasrat yang lebih
etis (Abitolkha et al., 2025). Adapun muragabah menumbuhkan kesadaran bahwa setiap
tindakan berada dalam pengawasan Tuhan, yang pada level praktik berpotensi
berkontribusi pada penguatan integritas dan kontrol diri peserta didik ketika mengambil
keputusan moral. Temuan empiris menunjukkan adanya korelasi antara muraqabah dan
self-control pada pelajar dalam penggunaan media sosial, yang menguatkan argumentasi
bahwa kesadaran “pengawasan ilahi” berkelindan dengan mekanisme kontrol diri (Cholili
et al., 2025). Dengan demikian, nilai-nilai tasawuf tersebut secara konseptual dapat
berkontribusi pada pembentukan karakter yang berintegritas dan kepribadian yang lebih

matang.

466


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Integrasi nilai-nilai tasawuf ini juga dapat dijelaskan melalui kerangka
pembelajaran berbasis nilai yang menuntut pengembangan komponen pengetahuan
moral, perasaan moral, dan tindakan moral secara seimbang (Lickona, 1991). Dalam
konteks ini, nilai tasawuf tidak berhenti pada level “diketahui”, tetapi perlu diarahkan
agar “dirasakan” dan “dipraktikkan” melalui pengalaman belajar yang reflektif, dialogis,
dan kontekstual. Sejalan dengan itu, kajian ini menempatkan modernisasi dan globalisasi
sebagai konteks yang membuat internalisasi nilai semakin penting, karena orientasi
pendidikan yang cenderung materialistik dan pragmatis berpotensi menggeser
spiritualitas dan kemanusiaan dari ruang kelas (Tilaar, 2012). Karena itu, nilai-nilai
tasawuf dapat berfungsi sebagai penyeimbang (counterbalance) agar pembelajaran
berbasis nilai tidak berhenti pada slogan normatif, tetapi bergerak ke penguatan habitus
etik-spiritual dalam keseharian belajar, misalnya melalui kultur sekolah dan praktik
pembiasaan yang terstruktur (Samdani et al., 2025; Mulyana et al., 2023).

3. Implikasi Pedagogis dan Strategi Internalisasi Nilai Tasawuf

Jika poin sebelumnya menegaskan relevansi nilai-nilai tasawuf, maka implikasi
pedagogisnya terletak pada siapa yang menghidupkan nilai tersebut dan bagaimana nilai
itu diinternalisasikan dalam pembelajaran. Hasil kajian menegaskan bahwa tasawuf
memposisikan guru sebagai aktor utama dalam internalisasi nilai: guru tidak hanya
berperan sebagai mu‘allim yang menyampaikan materi, tetapi juga sebagai (murabbi) dan
teladan moral yang menghadirkan nilai dalam praktik keseharian. Dalam tradisi
pendidikan Islam, fungsi (murabbi) tercermin pada praktik pembinaan karakter melalui
keteladanan, pembiasaan nilai, dan pendampingan spiritual yang terintegrasi dengan
kehidupan sekolah (Muzaki et al., 2025). Sejalan dengan itu, temuan studi di konteks
sekolah/madrasah menunjukkan bahwa keteladanan guru dan konsistensi perilaku
pendidik merupakan faktor kunci dalam internalisasi nilai karakter peserta didik (Zaini,
2024). Dengan demikian, keberhasilan pembelajaran berbasis nilai dipengaruhi oleh
kualitas kepribadian, integritas, dan konsistensi pendidik dalam membangun lingkungan
belajar yang bernuansa etis dan religius, karena internalisasi nilai lebih efektif ketika
peserta didik menyaksikan contoh nyata dalam rutinitas belajar. Temuan serupa juga
tampak pada internalisasi nilai melalui metode uswah (keteladanan) yang menekankan

imitasi perilaku positif, bukan hanya penyampaian nasihat (Siahaan, 2022).

467


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Secara strategi, internalisasi nilai dapat dilakukan melalui kombinasi keteladanan,
pembiasaan sikap, integrasi nilai dalam materi ajar, serta pengalaman belajar yang
reflektif dan kontekstual. Prinsip (muhasabah) (refleksi diri) dalam tasawuf, misalnya,
memiliki relevansi metodologis dengan pendekatan pembelajaran reflektif dalam
pedagogi modern: peserta didik diajak memahami makna pembelajaran, tujuan menuntut
ilmu, serta implikasi pengetahuan terhadap kehidupan pribadi dan sosial. Praktik
muhasabah melalui jurnal reflektif terbukti membantu meningkatkan kesadaran diri (self-
awareness) dan membuka ruang pendampingan individual oleh guru, sehingga refleksi
tidak berhenti pada wacana, tetapi menjadi kebiasaan pedagogis yang terstruktur
(Anggraini, 2025). Pada level bimbingan dan pendampingan karakter, pengembangan
model berbasis muhasabah juga menunjukkan bahwa refleksi dapat dioperasionalkan ke
dalam tahap-tahap sistematis (misalnya pemantauan diri, evaluasi moral, komitmen
perbaikan, dan evaluasi) untuk memperkuat motivasi spiritual dan regulasi emosi peserta
didik (Aisyah et al., 2025). Di sisi lain, kajian ini juga menunjukkan adanya peluang
integrasi lintas mata pelajaran: nilai kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan kesadaran
diri dapat diinternalisasikan dalam sains, sosial, maupun bahasa melalui strategi berbasis
pengalaman dan refleksi, sehingga nilai tasawuf dapat menjiwai kurikulum secara lebih
luas (Lickona, 1991). Temuan implementatif di madrasah menunjukkan bahwa
internalisasi nilai-nilai tasawuf banyak berlangsung melalui “hidden curriculum”
(rutinitas harian dan atmosfer religius sekolah), didukung pembelajaran reflektif dan
keteladanan guru (Samdani et al., 2025).

Namun demikian, integrasi tasawuf sebagai pendekatan pedagogis juga
menghadapi tantangan implementatif yang perlu diantisipasi agar argumentasi tidak
normatif. Kajian ini mengidentifikasi beberapa tantangan, antara lain keterbatasan
pemahaman guru terhadap konsep tasawuf, kecenderungan pembelajaran yang masih
dominan berorientasi capaian kognitif, serta minimnya model pembelajaran sistematis
yang berbasis nilai tasawuf. Tantangan tersebut juga tampak dalam konteks pendidikan
Islam kontemporer, ketika guru perlu menjembatani nilai-nilai moral-spiritual dengan
realitas peserta didik (termasuk ekosistem digital), sehingga strategi internalisasi
menuntut pendekatan yang adaptif, kolaboratif, dan berbasis praktik (Nuraini et al.,
2025). Karena itu, penguatan kompetensi pendidik, pengembangan desain pembelajaran

yang integratif, dan dukungan kebijakan sekolah/madrasah merupakan prasyarat agar

468


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

internalisasi nilai berjalan berkelanjutan. Dengan kata lain, tasawuf memiliki peluang
konseptual dan metodologis untuk memperkaya pembelajaran berbasis nilai, tetapi
efektivitas penerapannya bergantung pada kesiapan aktor (guru dan institusi) serta

rancangan pembelajaran yang realistis dan terukur.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan kajian kepustakaan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa
tasawuf dapat diposisikan sebagai landasan filosofis yang relevan dalam pendidikan
Islam karena menegaskan orientasi ilmu pada pembentukan akhlak, penyucian jiwa
(tazkiyat al-nafs), dan penguatan kesadaran etik-spiritual peserta didik. Kerangka ini
membantu menempatkan pembelajaran bukan semata proses kognitif, melainkan proses
pembinaan kepribadian yang mengarah pada tujuan pendidikan Islam, termasuk
pembentukan insan kamil sebagai pribadi yang seimbang secara intelektual, moral, dan
spiritual. Kajian ini juga menunjukkan bahwa nilai-nilai inti tasawuf seperti ikhlas, sabar,
tawadhu’, zuhud, dan muragabah berpotensi memperkaya pembelajaran berbasis nilai
karena menyediakan pedoman sikap yang operasional dalam proses belajar mengajar.
Nilai-nilai tersebut dapat diinternalisasikan tidak hanya pada ranah pengetahuan moral,
tetapi juga pada ranah afektif dan perilaku melalui pengalaman belajar yang reflektif dan
kontekstual, sehingga pembelajaran berbasis nilai lebih mungkin menghasilkan
perubahan sikap yang berkelanjutan.

Implikasi pedagogisnya, guru memiliki peran strategis tidak hanya sebagai
penyampai materi, tetapi juga sebagai murabbi dan teladan moral yang menghadirkan
nilai dalam praktik pembelajaran sehari-hari. Internalisasi nilai tasawuf dapat dilakukan
melalui keteladanan, pembiasaan, integrasi nilai dalam materi ajar, serta muhasabah
sebagai strategi refleksi diri. Namun demikian, penerapan pendekatan ini memerlukan
kesiapan pendidik, rancangan pembelajaran yang sistematis, serta dukungan institusi agar
tidak berhenti pada tataran normatif. Dengan demikian, tasawuf sebagai pendekatan
pedagogis dapat menjadi kontribusi konseptual bagi penguatan pembelajaran berbasis
nilai dalam pendidikan Islam, sekaligus membuka ruang pengembangan model

implementasi yang lebih terukur pada penelitian berikutnya.

469


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

REFERENCES

Abitolkha, A. M., Alamin, T., Thsan, N. H., & Huwaida, M. S. (2025). Balanced
engagement: Kiai lhsan Jampes’ adaptive zuhud framework for spiritual
transformation in the digital era. Qudus International Journal of Islamic Studies,
13(1), 39-80. https://doi.org/10.21043/qijis.v13i1.22322

Aisyah, S., Sarbini, A., & Tajiri, H. (2025). Developing a muhasabah-based character
guidance model for juvenile delinquency: A qualitative study in Indonesian Islamic
schools. JIGC (Journal of Islamic Guidance and Counseling), 9(2).
https://doi.org/10.30631/jigc.v9i2.4984

Al-Ghazali, A. H. M. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din (Jilid I-1V). Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah.

Anggraini, D. (2025). Pembiasaan muhasabah harian melalui jurnal reflektif untuk
meningkatkan kesadaran diri siswa kelas IV SDIT Insan Kamil. TADHKIRAH:
Jurnal Terapan Hukum Islam dan Kajian Filsafat Syariah, 2(1).
https://doi.org/10.5984 1/tadhkirah.v2i1.110

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan
Milenium I1I. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Cholili, A. H., K, M. N. Y., Amelia, N., Paputungan, R., Mahbubi, A. R., & Mubarok, A.
S. (2025). Correlation between muragabah and self-control in students using social
media. In The International Conference of Psychology 2025 (KnE Social Sciences,
pp. 441-449). https://doi.org/10.18502/kss.v10i25.19919

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Farhan, A. (2025). Tasawuf as a pedagogical foundation: Implementing spiritual values
in junior high school education. Journal of Sufism and Psychotherapy, 5(1), 17-34.

Firdiansyah, A. L., Misnawi, Fareza, N., & Aisyah, N. (2025). Nilai ikhlas dan sabar
sebagai fondasi motivasi belajar: Telaah tematik Al-Qur’an. E/ Banat, 15(1), 397—
408. https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.1.397-408

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Muhaimin. (2015). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Di Sekolah,
Madrasah, dan Perguruan Tinggi. Jakarta: Rajawali Pers.

Mulyana, R., et al. (2023). Nurturing faith and character: A values-based approach to
Islamic religious education in vocational high schools. Al-Ishlah: Jurnal
Pendidikan, 15(2), 1154—1165.

Muttaqin, M. 1., Sholihah, T., Atsaniyah, F., ‘Asyiroh, N. ‘A., Khudin, A. M., &
Muttagien, M. F. (2023). The concept of cultivating a sincere attitude for an

470


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

educator in the context of self-devotion to birth an Islamic generation. A/-Iltizam:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(1), 82-96.
https://doi.org/10.33477/alt.v8i1.4565

Muzaki, I. A., Nurhasan, Faizin, M., Sacfullah, A. S., Hakim, A., & Ellias, M. S. B.
(2025). Teachers as murabbi: An analysis of the teacher’s role in character
formation from the perspective of Islamic educational philosophy at SD Persatuan
Islam  Karawang. Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu  Pendidikan,  10(2).
https://doi.org/10.25217/j1.v10i2.6402

Nasr, S. H. (1997). Islamic Spirituality: Foundations. London: Routledge.

Nuraini, N., et al. (2025). Islamic education teachers’ strategies in instilling character
education at MTs Al-Ahsan Bogor. Journal of Educational Management and
Strategy (JEMAST), 4(1), 1-14. https://doi.org/10.57255/jemast.v4il.1409

Qanitatin, M., Khobir, A., Rimbani, N. M. A., & Mahfuzh, M. H. (2025). Hubungan
antara adab dan ilmu dalam dasar-dasar pendidikan Islam. Advances In Education
Journal, 2(3), 1466—-1479.

Rahmatullah, A. S., Azhar, M., & Fatwa, A. F. (2021). Santri’s humility in the Salafiyyah
Islamic boarding school. Dinamika 1lmu, 21(2), 329-345.
https://doi.org/10.21093/di.v21i2.3590

Samdani, S., Syafruddin, R., Tamjidnor, & Abda, M. S. (2025). Internalization of Sufism
values in learning moral beliefs in Madrasah Aliyah. Tafkir: Interdisciplinary
Journal of Islamic Education, 6(4).

Samdani, S., Syafruddin, R., Tamjidnor, & Abda, M. S. (2025). Internalization of Sufism
values in learning moral beliefs in Madrasah Aliyah. Tafkir: Interdisciplinary
Journal of Islamic Education, 6(4). https://doi.org/10.31538/tijie.v6i4.2350

Siahaan, A. (2022). Internalization of Islamic values in students in learning. A/-Ishlah
(PDF).

Silaturahim, R., Nasution, S., & Zarkasih. (2025). Adab of learning in Kitab al- Tlm of
Sahih al-Bukhari: A hadith-based conceptual model for Islamic education. A/-
Hayat: Journal of Islamic Education, 9(4). https://doi.org/10.35723/ajie.v9i4.307

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan
R&D. Bandung: Alfabeta.

Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan Sosial dan Pendidikan: Pengantar Pedagogik
Transformatif untuk Indonesia. Jakarta: Rineka Cipta.

Yahya, M., Putri, R. M., Putri, S. R., & Ariady, S. (2025). The relevance of Al-Ghazali’s
thought to modern education: A literature review on ethics, morals, and character
development. Khalaqa: Journal of Education and Learning, 3(2), 182—197.

Zaini, A. W. (2024). Beyond the curriculum: Exploring the influence of Islamic values
and teacher role models on student character formation. AFKARINA: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 9(1), 23-34. https://doi.org/10.33650/atkarina.v8i2.9389

Zarnuji, B. (2010). Ta ‘lim al-Muta ‘allim Thariq at-Ta ‘allum. Beirut: Dar al-Fikr.
Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

471


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

