
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

484 

Sumber-Sumber Tafsir Al-Qur’an dari Masa ke Masa: 
Pemetaan Riwayah, Dirayah, Isyarah, dan Isra’iliyyat 

 
Hasanuddin Sinaga 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 
*Email: hasanuddin_sinaga@uinjkt.ac.id 

 
ABSTRACT 

The sources of Qur’anic interpretation refer to the references used to understand the 
meanings of the verses, both as explanatory tools and as comparative frames in the 
process of exegesis. Differences in the use of these sources have contributed to the 
diversity of interpretive approaches and exegetical products throughout Islamic history, 
without implying that any single interpretation is absolute. This article employs a 
descriptive and analytical library-based approach to map four major sources of Qur’anic 
interpretation discussed in the literature, namely al-riwāyah (transmitted reports), ad-
dirāyah (al-ra’y or rational reasoning), al-isyārah (intuitive or allusive interpretation), 
and isrā’īliyyāt (narratives originating from the Ahl al-Kitāb tradition). The analysis 
shows that al-riwāyah maintains the connection between interpretation and early 
authoritative traditions, ad-dirāyah expands exegetical engagement through scholarly 
reasoning and methodological tools, al-isyārah enriches the ethical and spiritual 
dimensions of interpretation as long as it does not negate the outward meaning of the text, 
and isrā’īliyyāt is generally treated in a limited manner as supplementary narrative 
material subject to strict scrutiny. This mapping indicates that the dynamics of Qur’anic 
interpretation are shaped by the complementary interaction of these sources in response 
to changing historical and intellectual contexts. 
Keywords: Sources of Qur’anic interpretation; Qur’anic exegesis; al-riwayah; ad-
dirayah; al-isyarah; isra'iliyyat 

 
Abstrak 

Sumber tafsir al-Qur’an merujuk pada rujukan-rujukan yang dijadikan acuan dalam 
memahami kandungan ayat, baik sebagai penjelas maupun sebagai pembanding dalam 
proses penafsiran. Variasi rujukan yang digunakan para mufasir dapat berkontribusi pada 
keragaman corak dan produk tafsir dari masa ke masa, tanpa mengandaikan bahwa setiap 
hasil penafsiran bersifat mutlak. Artikel ini memetakan empat sumber tafsir yang banyak 
dibahas dalam literatur, yaitu al-riwāyah (riwayat), ad-dirāyah atau al-ra’y (penalaran), 
al-isyārah (intuisi atau isyarat), dan isrā’īliyyāt (narasi yang bersumber dari tradisi Ahl 
al-Kitab). Pembahasan menggambarkan bahwa al-riwāyah berfungsi menjaga 
keterhubungan tafsir dengan otoritas tradisi awal, ad-dirāyah memperluas pembacaan 
melalui perangkat keilmuan dan argumentasi, al-isyārah memperkaya dimensi etika-
spiritual selama tidak meniadakan makna zahir, sedangkan isrā’īliyyāt cenderung 
diposisikan secara terbatas sebagai bahan naratif yang memerlukan seleksi ketat. 
Pemetaan ini menunjukkan bahwa dinamika tafsir dibentuk oleh relasi antar-sumber yang 
bekerja secara komplementer sesuai kebutuhan konteks sejarah dan intelektual umat. 
Kata kunci: Sumber tafsir; tafsir al-Qur’an; al-riwayah; ad-dirayah; al-isyarah; 
isra'iliyat 

*** 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:hasanuddin_sinaga@uinjkt.ac.id


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

485 

A. PENDAHULUAN  

Dalam studi tafsīr al-Qur’an, “sumber tafsir” merujuk pada acuan-rujukan yang 

dijadikan dasar atau pegangan untuk memahami kandungan ayat, sekaligus berfungsi 

sebagai penjelas dan pembanding dalam proses penafsiran. Dalam praktiknya, 

penggunaan acuan yang berbeda dapat berkontribusi pada keanekaragaman hasil tafsir 

dari masa ke masa, tanpa mengandaikan bahwa setiap hasil tafsir bersifat mutlak benar, 

melainkan sebagai ikhtiar yang mendekati maksud ayat sesuai perangkat yang dipakai 

(Shihab, 1993). Kerangka historiografi tafsir juga menunjukkan bahwa keragaman 

tersebut berkaitan dengan perubahan konteks sosial-intelektual, perkembangan disiplin 

ilmu, serta tradisi transmisi teks yang membentuk cara mufasir menyusun dan 

membingkai penafsirannya (Saleh, 2010). 

Dalam pembacaan historis, fase Rasulullah umumnya dipahami sebagai periode 

ketika penjelasan terhadap al-Qur’an bertumpu pada wahyu, sejalan dengan penegasan 

al-Qur’an tentang cara Allah menyampaikan kehendak-Nya kepada Nabi melalui wahyu 

(Q.S. Al-Syura [42]: 51). Namun, setelah Rasulullah wafat, persoalan umat berkembang 

dan menjadi lebih beragam, sementara otoritas penjelasan langsung dari Nabi tidak lagi 

dapat diakses. Pada konteks ini, para sahabat berupaya menjawab persoalan dengan 

menginventarisasi pemahaman mereka terhadap kandungan al-Qur’an, dan praktik 

tersebut diteruskan oleh generasi tābi‘īn yang menelusuri penafsiran Rasulullah dan 

sahabat; pada situasi tertentu, tābi‘īn juga melakukan ijtihad secara terbatas ketika 

penjelasan terdahulu tidak ditemukan (Marwati & Hamzah, 2024).  

Perkembangan kebutuhan intelektual umat, perluasan wilayah, serta keragaman 

komunitas Muslim kemudian mendorong pemanfaatan perangkat penalaran yang lebih 

sistematis dalam memahami ayat. Karena itu, literatur ulumul Qur’an lazim 

mengelompokkan sumber tafsir dalam dua payung besar, yakni sumber riwayat (bi al-

ma’thūr) dan sumber penalaran (bi al-ra’y), yang masing-masing berkembang dalam 

ragam corak sesuai perangkat keilmuan yang digunakan. Sejumlah kajian kontemporer 

juga menegaskan bahwa hubungan al-ma’thūr dan al-ra’y dalam praktik tafsir lebih 

bersifat komplementer daripada oposisi mutlak (Toedien & Alwizar, 2024).  

Pada saat yang sama, sebagian karya tafsir memanfaatkan sumber lain seperti al-

isyārah (intuisi/isyarat) dan isrā’īliyyāt sebagai bahan pendukung dengan kadar dan 

fungsi yang berbeda-beda. Pembacaan isyārī dalam tradisi sufi, misalnya, sering 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

486 

diposisikan sebagai pemaknaan batin yang tidak meniadakan makna zahir ayat dan 

bergantung pada koridor metodologis tertentu (Zulaiha, 2022, Abu Bakar, 2016). Adapun 

isrā’īliyyāt dalam literatur tafsir dipahami sebagai materi naratif lintas tradisi yang 

menuntut seleksi ketat karena dampaknya dapat memengaruhi cara pembaca menangkap 

kisah-kisah al-Qur’an (Samsuri, 2015). 

Berangkat dari kerangka tersebut, tulisan ini bertujuan memetakan dan 

menjelaskan empat sumber tafsir yang banyak disebut dalam literatur, yakni al-riwāyah 

(riwayat), al-ra’y/dirāyah (penalaran), al-isyārah (intuisi/isyarat), dan isrā’īliyyāt. 

Uraian disusun secara kronologis-konseptual untuk menunjukkan karakter masing-

masing sumber, bentuk penggunaannya dalam tradisi tafsir, serta implikasinya terhadap 

ragam produk penafsiran dari masa Rasulullah hingga perkembangan tafsir pada periode 

berikutnya. 

 
B. METODE 

Kajian ini menggunakan pendekatan kajian kepustakaan (library research) 

dengan uraian deskriptif-analitis. Kajian kepustakaan dipilih karena fokus artikel adalah 

memetakan konsep “sumber tafsir” dan menelusuri ragam sumber yang digunakan dalam 

tradisi penafsiran melalui literatur ulumul Qur’an dan karya-karya tafsir yang relevan. 

Dalam kerangka ini, data penelitian berupa dokumen dan teks ilmiah (buku ulumul 

Qur’an, pengantar metodologi tafsir, dan literatur pendukung) yang dipilih secara 

purposif berdasarkan keterkaitannya dengan tujuan pemetaan empat sumber tafsir. 

Prosedur ini selaras dengan prinsip penelitian kepustakaan yang menekankan penelusuran 

sumber, pemilahan rujukan primer-sekunder, serta penataan argumen berdasarkan 

kepadatan evidensi teks (Zed, 2018).  

Proses analisis dilakukan melalui pembacaan kritis dan pencatatan tematik untuk 

mengidentifikasi definisi, karakter, fungsi, serta batas penggunaan masing-masing 

sumber tafsir, yaitu al-riwāyah, ad-dirāyah/al-ra’y, al-isyārah, dan isrā’īliyyāt. Temuan 

konseptual kemudian diklasifikasikan ke dalam empat kategori tersebut dan disusun 

secara kronologis-konseptual agar tampak perubahan konteks pemakaian sumber dari 

fase awal menuju perkembangan berikutnya. Untuk menjaga ketertiban analisis 

dokumen, artikel ini menerapkan logika analisis isi (content analysis) pada tingkat 

konseptual, yakni mengekstraksi tema dan pola argumentasi dari literatur, 

membandingkan penekanan antar-rujukan, lalu merumuskan sintesis tanpa melampaui 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

487 

dukungan teks yang tersedia (Krippendorff, 2018; Neuendorf, 2017). Kerangka kerja ini 

juga sejalan dengan prinsip umum perancangan penelitian kualitatif yang menekankan 

kesesuaian antara tujuan, sumber data, dan strategi analisis dalam kajian berbasis literatur 

(Creswell & Creswell, 2023; Hart, 2018). 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Terminologi Tafsīr  

Secara bahasa, tafsīr berasal dari akar kata f-s-r yang bermakna menyingkap, 

menjelaskan, dan memperlihatkan sesuatu yang sebelumnya belum jelas. Makna ini 

sejalan dengan pengertian leksikal Arab yang menempatkan tafsīr dekat dengan al-īḍāḥ 

(keterangan) dan al-tabyīn (penjelasan), yakni aktivitas mengungkap makna yang 

tersembunyi di balik lafaz (Ibn Manẓūr, 2005). Indikasi pemaknaan ini juga dapat 

ditelusuri dalam al-Qur’an, sebagaimana tersirat dalam Q.S. al-Furqān [25]: 33 yang 

menyatakan bahwa Allah akan mendatangkan “yang benar” dan “yang paling baik tafsīr-

nya (penjelasannya)” ketika orang-orang kafir membawa sesuatu yang ganjil. Dalam 

tradisi leksikografi Qur’ani, penggunaan istilah tersebut dipahami sebagai penegasan 

fungsi penjelasan makna yang tepat dan memadai atas suatu ungkapan (al-Aṣfahānī, 

2012). 

Secara istilah, definisi tafsīr dalam literatur ‘ulūm al-Qur’ān beragam, tetapi 

umumnya bertemu pada satu garis besar, yakni bahwa tafsīr merupakan disiplin yang 

bertujuan menjelaskan makna al-Qur’an sesuai kemampuan manusia dengan perangkat 

ilmu yang memadai. Al-Zarkashī mendefinisikan tafsīr sebagai ilmu untuk memahami 

Kitab Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad, menjelaskan maknanya, serta 

mengeluarkan hukum dan hikmahnya, dengan bantuan ilmu bahasa, nahwu, sharaf, 

bayān, uṣūl fiqh, qirā’āt, serta pengetahuan tentang asbāb al-nuzūl dan nāsikh–mansūkh 

(Al-Zarkashī, 2001). Definisi ini sekaligus menunjukkan epistemologi tafsīr sebagai 

disiplin yang bersifat interdisipliner dan menuntut prasyarat keilmuan agar penafsiran 

tidak berjalan secara serampangan. Kerangka serupa juga ditegaskan dalam literatur 

klasik ‘ulūm al-Qur’ān yang menempatkan tafsīr sebagai upaya sistematis untuk 

memahami dan menjelaskan kandungan wahyu (Al-Suyūṭī, 2003). 

Sementara itu, Al-Zurqānī menekankan aspek petunjuk dan keterbatasan 

kemampuan manusia dengan menyatakan bahwa tafsīr adalah ilmu yang membahas al-

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

488 

Qur’an dari segi petunjuknya untuk memahami maksud Allah sesuai kemampuan 

manusia (Al-Zurqānī, 2010). Dengan demikian, dua penekanan ini dapat dibaca saling 

melengkapi: Al-Zarkashī menegaskan perangkat epistemik dan prasyarat keilmuan, 

sedangkan Al-Zurqānī menegaskan orientasi pemahaman maksud ilahi dalam batas 

kapasitas manusia. 

Berdasarkan pengertian tersebut, tafsīr dapat dipahami sebagai cabang ilmu yang 

memiliki objek kajian tertentu. Objek kajian umum tafsīr adalah al-Qur’an, sedangkan 

objek kajian spesifiknya adalah bagian-bagian tertentu dari al-Qur’an yang berkaitan 

dengan pengertian lafaz dan maksud ungkapannya. Konsekuensinya, pembahasan tafsīr 

tidak diarahkan untuk mengulas seluruh aspek al-Qur’an secara umum, seperti aspek cara 

membaca dan menulisnya, atau perdebatan tentang kedudukan al-Qur’an sebagai sumber 

hukum, kecuali sejauh aspek-aspek tersebut dibutuhkan untuk menjelaskan makna ayat 

yang ditafsirkan (Al-Suyūṭī, 2003; Al-Zarkashī, 2001). 

Dalam sejumlah literatur, istilah lain yang kerap dipandang berdekatan dengan 

tafsīr adalah ta’wīl. Kedekatan ini antara lain ditopang oleh fakta bahwa sejumlah mufasir 

besar menggunakan istilah ta’wīl dalam penamaan karya tafsir mereka, seperti Tafsīr 

Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl karya al-Baiḍāwī, Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqā’iq al-

Ta’wīl karya al-Nasafī, dan Al-Kashshāf ‘an Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl wa ‘Uyūn al-

Aqāwīl fī Wujūh al-Ta’wīl karya al-Zamakhsharī. Bahkan karya klasik Jāmi‘ al-Bayān 

kerap menggunakan istilah ta’wīl untuk maksud penafsiran, sehingga pada tingkat 

penggunaan dalam karya, ta’wīl sering berfungsi sebagai sinonim fungsional bagi tafsīr. 

Meskipun demikian, ketika digunakan sebagai terminologi keilmuan, sebagian 

ulama membedakan hakikat tafsīr dan ta’wīl. Mengacu pada analisis leksikal yang 

disarikan Al-Zarkashī dari Ibn Fāris, tafsīr lebih dekat pada makna “menampakkan” dan 

“menyingkap”, yakni mengungkap arti yang terkandung dalam sebuah lafaz sehingga 

tetap terikat erat dengan lafaz yang dijelaskan. Sebaliknya, ta’wīl dipahami bermakna 

“memalingkan”, yakni mengarahkan lafaz kepada makna yang merupakan kemungkinan 

implikatif dari lafaz tersebut, yang dalam beberapa keadaan dapat bergerak lebih jauh dari 

makna asalnya. Karena itu, perbedaan keduanya dapat dirumuskan secara ringkas: tafsīr 

cenderung menjaga keterikatan dengan lafaz, sedangkan ta’wīl memberi ruang lebih luas 

pada kemungkinan makna implikatif, dengan catatan bahwa ruang tersebut tetap perlu 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

489 

dikendalikan oleh perangkat keilmuan agar tidak melampaui batas penafsiran yang dapat 

dipertanggungjawabkan (Al-Zarkashī, 2001). 

2. Sumber-Sumber Tafsir dalam Tradisi Keilmuan Islam 

Dalam praktik penafsiran al-Qur’an, pemahaman terhadap ayat tidak berjalan 

tanpa rujukan. Karena itu, pembahasan “sumber tafsir” umumnya diarahkan pada jenis 

acuan epistemik yang dipakai mufasir untuk menautkan teks dengan pemahaman, 

sekaligus menjaga agar penafsiran tetap berada dalam koridor keilmuan yang dapat 

dipertanggungjawabkan. Literatur mutakhir tentang klasifikasi sumber tafsir 

menunjukkan bahwa pembacaan mufasir bergerak dalam spektrum yang, pada level 

paling umum, mencakup rujukan berbasis transmisi (riwayat), rujukan berbasis nalar-

keilmuan, serta bentuk pembacaan yang memberi ruang pada dimensi isyarat spiritual, 

dengan tambahan pembahasan khusus untuk bahan naratif yang berasal dari tradisi Ahl 

al-Kitab (Toedien & Alwizar, 2024; Rahayu & Alwizar, 2024). 

Sejalan dengan dinamika sejarah Islam, sumber-sumber tafsir tampak 

berkembang secara fungsional. Pada fase awal, rujukan riwayat lebih dominan karena 

kedekatan generasi awal dengan konteks pewahyuan, sementara pada fase berikutnya 

perangkat ilmu dan argumentasi rasional lebih banyak diaktifkan untuk menjawab 

persoalan yang semakin beragam. Pada saat yang sama, sebagian tradisi tafsir 

memanfaatkan pembacaan isyarat untuk tujuan etika-spiritual dengan syarat tidak 

meniadakan makna zahir, dan sebagian literatur juga membahas posisi isrā’īliyyāt sebagai 

bahan naratif yang penggunaannya memerlukan seleksi dan kehati-hatian (Rahayu & 

Alwizar, 2024; Arom et al., 2025). 

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini memetakan empat sumber tafsir yang 

sering disebut dalam ulūm al-Qur’ān dan kajian tafsir, yaitu al-riwāyah, ad-dirāyah/al-

ra’y, al-isyārah, dan isrā’īliyyāt. Keempatnya tidak dipahami sebagai kategori yang saling 

meniadakan, melainkan sebagai perangkat yang dapat berinteraksi dengan fungsi dan 

batas masing-masing sesuai konteks keilmuan dan kebutuhan penafsiran (Toedien & 

Alwizar, 2024; Rahayu & Alwizar, 2024). 

a. Al-Riwāyah (Tafsīr bi al-Ma’thūr) 

Dalam tradisi penafsiran al-Qur’an, al-riwāyah menempati posisi sebagai sumber 

paling awal karena bertumpu pada otoritas transmisi generasi awal Islam. Tafsīr bi al-

ma’thūr pada dasarnya merujuk pada penafsiran yang didasarkan pada riwayat yang 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

490 

diterima, terutama penjelasan al-Qur’an dengan al-Qur’an, penjelasan melalui sunnah 

Nabi, serta keterangan sahabat dan tābi‘īn (Ibn Taymiyyah, 1997; Al-Zarkashī, 2001). 

Dalam kajian kontemporer, corak ini dipahami sebagai pendekatan berbasis tradisi yang 

berfungsi menjaga kedekatan penafsiran dengan sumber-sumber awal dan membantu 

mempertahankan “jejak makna” yang dekat dengan horizon pewahyuan, meskipun tetap 

menghadapi tantangan adaptasi pada isu-isu modern jika hanya dioperasikan secara 

reproduktif (Hasan et al., 2025).  

Bentuk pertama yang sering ditempatkan sebagai prinsip awal bi al-ma’thūr 

adalah penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an. Pola ini bekerja dengan mempertemukan 

ayat-ayat yang saling menjelaskan, baik karena kesamaan tema maupun karena adanya 

ayat yang bersifat global lalu dirinci oleh ayat lain. Dengan cara ini, makna tidak “ditarik” 

dari luar teks, tetapi dibaca dalam jaringan internal al-Qur’an, sehingga penafsiran 

bergerak dari teks menuju teks sebagai kontrol awal terhadap perluasan makna (Ibn 

Taymiyyah, 1971; Hasan et al., 2025).  

Bentuk kedua adalah penafsiran al-Qur’an dengan sunnah Nabi. Di sini, hadis dan 

praktik Nabi diposisikan sebagai bayān yang memperjelas ayat yang masih memerlukan 

spesifikasi, perincian, atau konteks penerapan. Namun, pemanfaatan hadis sebagai 

sumber tafsir bukan sekadar “mengutip riwayat”, melainkan menuntut kejelasan fungsi 

riwayat dalam penafsiran, misalnya apakah hadis berperan sebagai penjelas lafaz, 

pemberi konteks, penguat makna, atau dasar penarikan implikasi hukum. Studi yang 

memetakan penggunaan hadis dalam Al-Durr al-Manthūr menunjukkan bahwa dalam 

tafsir bi al-ma’thūr hadis dapat menjalankan beberapa peran interpretatif sekaligus, tetapi 

juga dapat menimbulkan kesan “kompilatif” bila tidak disertai pengelompokan fungsi dan 

penilaian kritis atas kualitas riwayat (Ahmad, 2025). Karena itu, penguatan corak al-

riwāyah pada level analitis bukan hanya menegaskan “hadis sebagai sumber”, tetapi juga 

menegaskan kebutuhan verifikasi sanad dan ketepatan penggunaan riwayat sesuai 

kebutuhan ayat.  

Bentuk ketiga adalah penggunaan keterangan sahabat dan tābi‘īn. Kedekatan 

generasi awal dengan konteks bahasa dan situasi pewahyuan membuat riwayat mereka 

bernilai penting, khususnya dalam hal penjelasan sebab turunnya ayat, pemaknaan 

kosakata, dan praktik penerapan pada masa awal. Dalam tradisi klasik, karya-karya tafsir 

yang sering dijadikan contoh kuat corak ini antara lain Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabarī 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

491 

dan Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kathīr, yang menampilkan riwayat-riwayat dari 

jalur awal sebagai basis argumentasi penafsiran (Al-Ṭabarī, 2001; Ibn Kathīr, 1999.). 

Pada level studi modern, pembacaan terhadap metode al-Ṭabarī menunjukkan bahwa 

corak bi al-ma’thūr tidak selalu berarti pasif, sebab al-Ṭabarī juga melakukan seleksi 

riwayat, menyebut ragam pendapat, dan menghubungkannya dengan konteks historis 

tertentu, sehingga tampak adanya kerja evaluatif dalam tubuh pendekatan riwayat itu 

sendiri (Lumah et al., 2025).  

Meski demikian, al-riwāyah tidak identik dengan penerimaan tanpa kritik. 

Kekuatan utamanya adalah menjaga kesinambungan tafsir dengan otoritas awal dan 

membatasi spekulasi, tetapi kerentanannya terletak pada kualitas transmisi dan 

keberagaman riwayat yang tidak selalu setara bobotnya. Karena itu, literatur kajian tafsir 

menekankan bahwa penguatan bi al-ma’thūr menuntut dua langkah: pertama, ketelitian 

pada validitas riwayat dan kedudukannya (Nabi, sahabat, atau tābi‘īn); kedua, 

penempatan riwayat sesuai fungsi interpretatifnya agar tidak berubah menjadi sekadar 

kumpulan narasi yang tidak terintegrasi dengan argumen ayat (Ahmad, 2025; Hasan et 

al., 2025). Dalam konteks perkembangan tradisi penulisan, kajian kronologis juga 

menunjukkan bahwa corak bi al-ma’thūr mengalami variasi sepanjang sejarah: ia tetap 

menjadi fondasi, tetapi mengalami diferensiasi dalam teknik penyajian, keluasan sumber, 

dan cara seleksi riwayat sesuai kebutuhan zaman (Achmadin et al., 2024).  

Dengan demikian, al-riwāyah dapat dipahami bukan sekadar “sumber awal”, 

melainkan perangkat epistemik yang menjaga kedekatan tafsir dengan horizon generasi 

awal Islam sekaligus memerlukan disiplin kritik riwayat agar tetap produktif secara 

ilmiah. Pada titik ini, corak tafsīr bi al-ma’thūr tetap relevan sebagai fondasi, selama 

penggunaannya tidak berhenti pada reproduksi riwayat, tetapi juga menampilkan seleksi, 

pemetaan fungsi riwayat, dan kehati-hatian metodologis dalam pengambilan kesimpulan. 

b. Ad-Dirāyah (Tafsīr bi al-Ra’y) 

Dalam sejarah tafsir al-Qur’an, ad-dirāyah atau tafsīr bi al-ra’y berkembang 

sebagai respons terhadap keterbatasan riwayat dalam menjawab persoalan baru yang 

muncul seiring meluasnya wilayah Islam dan kompleksitas kehidupan umat. Berbeda dari 

al-riwāyah yang bertumpu pada transmisi, al-ra’y merujuk pada penggunaan penalaran 

yang terikat pada kaidah keilmuan untuk memahami makna ayat. Dalam literatur klasik, 

pendekatan ini tidak dipahami sebagai spekulasi bebas, melainkan sebagai hasil ijtihad 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

492 

yang harus dibangun di atas penguasaan bahasa Arab, qirā’āt, balāghah, uṣūl al-fiqh, dan 

konteks turunnya ayat (Ibn Taymiyyah, 1971; Al-Suyūṭī, 2003). Karena itu, para ulama 

membedakan antara al-ra’y al-maḥmūd (penalaran yang terpuji dan terikat kaidah) dan 

al-ra’y al-madhmūm (penafsiran spekulatif tanpa landasan ilmiah). 

Pada tingkat praktik, tafsīr bi al-ra’y memungkinkan mufasir untuk menafsirkan 

ayat dengan analisis kebahasaan, struktur retoris, serta implikasi hukum dan teologis yang 

tidak selalu terjelaskan secara eksplisit dalam riwayat. Karya-karya seperti Al-Kashshāf 

karya al-Zamakhsharī dan Mafātīḥ al-Ghayb karya Fakhr al-Dīn al-Rāzī sering dipandang 

sebagai representasi kuat corak ini karena menampilkan argumentasi bahasa dan 

rasionalitas secara sistematis. Studi kontemporer juga menegaskan bahwa tafsīr bi al-ra’y 

berperan penting dalam menjaga relevansi al-Qur’an, sebab ia memungkinkan teks 

wahyu dibaca melalui perangkat analisis yang terus berkembang dalam tradisi keilmuan 

Islam (Rahman & Fatah, 2024). 

Namun demikian, keberadaan al-ra’y tidak pernah dimaksudkan untuk 

menggantikan riwayat. Kajian historis menunjukkan bahwa dalam banyak karya tafsir, 

al-ra’y justru bekerja di dalam kerangka yang dibatasi oleh al-ma’thūr, sehingga 

penalaran berfungsi memperjelas, mengembangkan, atau mengontekstualkan makna 

yang telah memiliki dasar transmisi. Dalam penelitian tentang dinamika tafsir di dunia 

Muslim kontemporer, penggunaan al-ra’y bahkan sering dipadukan dengan rujukan 

klasik untuk menjaga keseimbangan antara otoritas tradisi dan kebutuhan kontekstualisasi 

(Shofa, 2020; Rahmawati, 2025). 

Perkembangan tafsīr bi al-ra’y juga berkaitan erat dengan lahirnya dan 

menguatnya berbagai disiplin keilmuan Islam. Analisis sintaksis dan morfologi bahasa 

Arab membantu menjelaskan struktur lafaz ayat, balāghah membuka pemahaman 

terhadap gaya dan nuansa makna, sementara uṣūl al-fiqh dan ilmu kalam memungkinkan 

mufasir menafsirkan implikasi hukum dan teologis ayat secara lebih sistematis. Dengan 

perangkat ini, penafsiran tidak lagi hanya bersifat reproduktif terhadap riwayat, tetapi 

juga analitis dan argumentatif, sehingga mampu merespons persoalan yang tidak secara 

eksplisit dibahas dalam sumber-sumber awal. 

Meski memberikan ruang kreatif dan adaptif dalam penafsiran, ad-dirāyah tetap 

memiliki batas metodologis. Penalaran yang tidak dikendalikan oleh kaidah bahasa, 

konteks wahyu, dan rujukan tradisi dapat berujung pada penafsiran yang subjektif dan 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

493 

sulit dipertanggungjawabkan. Karena itu, literatur tafsir klasik dan modern sama-sama 

menekankan bahwa legitimasi al-ra’y bergantung pada keterikatannya dengan disiplin 

keilmuan dan pada kemampuannya untuk tetap beresonansi dengan pesan dasar al-

Qur’an, bukan pada kebebasan spekulasi semata (Rahman & Fatah, 2024; Shofa, 2020). 

Dengan demikian, ad-dirāyah dapat dipahami sebagai perangkat epistemologis 

yang memperluas horizon penafsiran tanpa melepaskan diri dari koridor tradisi. Ia 

memungkinkan al-Qur’an dibaca secara rasional dan sistematis dalam menghadapi 

dinamika zaman, sekaligus menegaskan bahwa penalaran dalam tafsir tetap harus 

berjalan dalam dialog dengan al-riwāyah dan kaidah-kaidah keilmuan yang mapan. 

c. Al-Isyārah 

Dalam perkembangan tradisi tafsir, tidak semua penafsiran berhenti pada makna 

lahiriah atau analisis rasional terhadap lafaz ayat. Sebagian mufasir, khususnya dalam 

tradisi tasawuf, memandang bahwa al-Qur’an juga memuat lapisan makna batin yang 

dapat dipahami melalui isyārah atau “allusion” spiritual, yakni penyingkapan makna 

tambahan yang dibaca selaras dengan makna zahir ayat. Corak ini dikenal sebagai tafsīr 

isyārī, dan dalam sejarah penulisan tafsir ia tampak dalam karya-karya sufi yang memang 

disusun untuk memperkaya dimensi etika dan pengalaman rohani pembaca, bukan untuk 

menggantikan fungsi tafsir riwayat atau tafsir rasional. Salah satu representasi klasiknya 

ialah Laṭā’if al-Ishārāt karya al-Qushayrī, yang menunjukkan bagaimana ayat dibaca 

sebagai petunjuk pembinaan batin, tetapi tetap bergerak dalam orbit makna ayat dan 

orientasi tazkiyah (Al-Qushayrī, 2007).  

Secara epistemologis, al-isyārah dalam tafsir tidak dimaksudkan sebagai 

penafsiran yang meniadakan makna zahir ayat. Karena itu, literatur ulumul Qur’an 

menempatkan tafsir isyārī secara hati-hati, yakni dapat diterima sejauh tidak bertentangan 

dengan makna bahasa, tidak menabrak prinsip dasar ajaran Islam, dan tidak mengklaim 

bahwa makna batin tersebut menggugurkan makna zahir. Kerangka kehati-hatian 

semacam ini penting karena intuisi spiritual bersifat subjektif dan tidak selalu dapat 

diverifikasi dengan standar yang sama seperti validasi riwayat atau analisis kebahasaan. 

Pada titik ini, tradisi tafsir sufi yang kuat biasanya masih memperlihatkan “rambu 

metodologis”, yaitu menempatkan isyarat sebagai perluasan makna etis-spiritual, bukan 

sebagai dasar tunggal penetapan doktrin atau hukum. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

494 

Dalam praktiknya, tafsīr isyārī sering memusatkan perhatian pada ayat-ayat 

tentang iman, takwa, kesabaran, syukur, tawakal, dan hubungan manusia dengan Tuhan. 

Melalui bahasa simbolik dan refleksi rohani, makna ayat diarahkan menjadi pedoman 

pembinaan akhlak dan penyucian jiwa. Corak ini juga tampak pada karya sufi klasik 

seperti Haqā’iq al-Tafsīr karya al-Sulamī, yang dikenal sebagai salah satu rujukan awal 

tafsir isyārī dalam khazanah Islam (Al-Sulamī, 2001). Kajian-kajian jurnal kontemporer 

menegaskan bahwa karya-karya semacam ini dapat memperkaya pemahaman al-Qur’an 

pada sisi spiritual, tetapi tetap menuntut kontrol metodologis agar pembacaan batin tidak 

bergerak menjadi spekulasi yang menjauh dari teks (Mairizal, 2025; Salamah, 2025).  

Dengan demikian, posisi al-isyārah dalam tradisi tafsir dapat dipahami sebagai 

sumber pendukung yang memperluas dimensi etika-spiritual pembacaan al-Qur’an, 

selama ia ditempatkan sebagai makna tambahan yang tidak meniadakan makna zahir, 

tidak bertentangan dengan kaidah bahasa dan prinsip agama, serta tidak digunakan untuk 

menetapkan klaim akidah atau hukum secara sepihak. Di dalam artikel ini, al-isyārah 

diposisikan sebagai salah satu sumber yang menjelaskan keragaman corak tafsir, 

sekaligus memperlihatkan bahwa dinamika tafsir bukan hanya soal transmisi dan 

rasionalitas, tetapi juga tentang bagaimana al-Qur’an dibaca sebagai teks pembimbing 

pembentukan batin umat. 

d. Isrā’īliyyāt 

Dalam literatur tafsir, isrā’īliyyāt merujuk pada kisah-kisah, berita, atau 

penjelasan yang bersumber dari tradisi Ahl al-Kitab (terutama Yahudi dan Nasrani) yang 

masuk ke dalam khazanah penafsiran, khususnya pada ayat-ayat kisah (qiṣaṣ) dan narasi 

umat terdahulu. Kehadirannya tidak dapat dilepaskan dari dinamika transmisi 

pengetahuan pada masa awal Islam, ketika sebagian riwayat historis dan narasi Bani Israil 

beredar melalui jalur periwayatan dan perjumpaan intelektual, lalu digunakan oleh 

sebagian mufasir sebagai bahan penjelas atau pelengkap (Al-Suyūṭī, 2003). Pada level 

praktik, isrā’īliyyāt umumnya tidak diposisikan sebagai sumber utama yang menentukan 

makna ayat, melainkan sebagai materi ilustratif yang menambah rincian cerita yang tidak 

dijelaskan secara eksplisit oleh al-Qur’an. 

Tradisi ulumul Qur’an menegaskan bahwa penggunaan isrā’īliyyāt harus berada 

dalam koridor seleksi yang ketat. Kerangka yang paling sering dirujuk ialah klasifikasi 

tiga kategori: (1) riwayat yang sejalan dengan al-Qur’an dan sunnah sehingga dapat 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

495 

diterima sebagai penguat atau pelengkap, (2) riwayat yang bertentangan dengan prinsip 

ajaran Islam sehingga harus ditolak, dan (3) riwayat yang tidak dapat dipastikan benar-

salahnya sehingga bersikap tawaqquf (tidak dibenarkan dan tidak didustakan) serta tidak 

dijadikan dasar akidah atau hukum (Al-Suyūṭī, 2003). Sejalan dengan itu, kajian 

metodologis tentang isrā’īliyyāt juga menunjukkan bahwa debat utama bukan pada “ada 

atau tidaknya” isrā’īliyyāt dalam tafsir, melainkan pada bagaimana menilai validitas 

narasi, menempatkan fungsinya, dan membatasi dampaknya agar tidak mengaburkan 

pesan wahyu (Abidin, 2017).  

Kajian-kajian jurnal kontemporer memperlihatkan bahwa sikap mufasir terhadap 

isrā’īliyyāt tidak tunggal. Sebagian mufasir memilih menolak penggunaannya secara 

ketat, sebagian memanfaatkannya secara terbatas, dan sebagian mengambil posisi 

moderat dengan cara selektif serta kritis. Studi Rokhim (2022), misalnya, menegaskan 

pentingnya pemahaman isrā’īliyyāt untuk mendorong kontrol metodologis, yakni 

menempatkan narasi tersebut sebagai bahan pendukung yang disaring melalui prinsip 

kesesuaian dengan al-Qur’an-sunnah serta pertimbangan maslahat ilmiah, bukan sebagai 

sumber penentu makna ayat.  

Pada tingkat contoh karya tafsir, pembahasan mengenai isrā’īliyyāt sering 

menonjol dalam analisis atas tafsir klasik besar seperti al-Ṭabarī dan Ibn Kathīr. Literatur 

akademik menunjukkan bahwa kehadiran isrā’īliyyāt dalam tafsir klasik tidak selalu 

bersifat “penerimaan tanpa kritik”: terdapat variasi cara penyajian, pola penyaringan, dan 

strategi penempatan riwayat—mulai dari mengutip sebagai informasi naratif, 

menyebutnya untuk dibandingkan, hingga menolaknya karena bertentangan dengan 

prinsip agama atau lemahnya riwayat. Kajian tentang isrā’īliyyāt dalam Jāmi‘ al-Bayān 

al-Ṭabarī, misalnya, menguji bentuk, sumber, dan dampaknya dalam penafsiran, 

sekaligus menegaskan bahwa analisis isrā’īliyyāt perlu memperhatikan fungsi narasi 

dalam argumen tafsir, bukan sekadar menghitung jumlah kutipan (Takwiluna, 2025). 

Studi lain yang menyoroti tafsir Ibn Kathīr menunjukkan adanya pola kategorisasi 

penggunaan isrā’īliyyāt, termasuk bagian yang dikutip lalu dikritik, bagian yang 

ditampilkan tanpa penegasan, dan bagian yang cenderung dihindari karena berpotensi 

menimbulkan kekeliruan pembaca bila diperlakukan sebagai kebenaran faktual. 

Dalam konteks tafsir Indonesia modern yang beririsan dengan kultur pesantren, 

penelitian juga mengamati pergeseran fungsi isrā’īliyyāt: dari perdebatan validitas 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

496 

menuju pemanfaatannya sebagai perangkat naratif untuk menyampaikan pesan moral, 

meskipun pergeseran ini tetap memerlukan kehati-hatian agar fungsi naratif tidak berubah 

menjadi legitimasi terhadap rincian kisah yang tidak kuat dasar transmisinya. Dengan 

demikian, isrā’īliyyāt menunjukkan sisi historis interaksi umat Islam dengan tradisi 

sebelumnya, tetapi sekaligus menuntut disiplin metodologis agar ia tidak menjadi pintu 

masuk distorsi teologis, historis, maupun etis dalam penafsiran. 

Berdasarkan kerangka tersebut, posisi isrā’īliyyāt dalam artikel ini ditegaskan 

secara terbatas: ia dapat hadir sebagai bahan ilustratif atau pelengkap pada wilayah kisah, 

tetapi tidak dijadikan dasar penetapan akidah dan hukum, serta harus melewati seleksi 

ketat berdasarkan kesesuaian dengan prinsip al-Qur’an-sunnah dan pertimbangan kehati-

hatian ilmiah sebagaimana ditekankan dalam tradisi ulumul Qur’an dan kajian-kajian 

kontemporer (Al-Suyūṭī, 2003; Abidin, 2017; Rokhim, 2022) 

3. Dinamika dan Relasi Antar-Sumber Tafsir 

Pemetaan terhadap al-riwāyah, ad-dirāyah, al-isyārah, dan isrā’īliyyāt 

menunjukkan bahwa sumber-sumber tafsir tidak berkembang sebagai kategori yang 

berdiri sendiri, melainkan sebagai perangkat epistemologis yang saling berinteraksi 

dalam merespons kebutuhan pemahaman umat terhadap al-Qur’an. Dalam perspektif 

historiografi tafsir, perubahan konteks sosial, perkembangan tradisi penulisan, serta 

kebutuhan argumentasi keilmuan ikut membentuk cara mufasir memilih sumber, 

mengurutkan prioritasnya, dan menggabungkannya dalam praktik penafsiran (Saleh, 

2010). Dengan demikian, keragaman produk tafsir lebih tepat dipahami sebagai 

konsekuensi dari pergeseran konteks dan perangkat pengetahuan, bukan sebagai indikasi 

bahwa tafsir bergerak tanpa koridor metodologis. 

Dalam konfigurasi ini, al-riwāyah berfungsi sebagai jangkar normatif dan historis 

yang menjaga kesinambungan tafsir dengan tradisi awal. Sumber riwayat menempatkan 

al-Qur’an, sunnah, serta keterangan generasi awal sebagai rujukan utama, sehingga 

penafsiran tidak lepas dari horizon transmisi Islam awal (Ibn Taymiyyah, 1971; Hasan et 

al., 2025). Namun, pada saat yang sama, keterbatasan jumlah riwayat yang tersedia dan 

munculnya persoalan-persoalan baru membuat al-riwāyah tidak selalu mencukupi untuk 

menjawab kebutuhan interpretatif dalam konteks yang terus berkembang. Karena itu, ad-

dirāyah berfungsi sebagai perluasan epistemologis yang memungkinkan al-Qur’an 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

497 

dibaca melalui perangkat bahasa, balāghah, usul fiqh, dan argumentasi rasional, selama 

tetap berada dalam koridor kaidah keilmuan (Al-Suyūṭī, 2003; Shofa, 2020). 

Hubungan antara al-riwāyah dan ad-dirāyah dalam banyak karya tafsir lebih 

bersifat komplementer daripada oposisi mutlak. Riwayat menyediakan batas dan orientasi 

dasar, sedangkan penalaran memungkinkan elaborasi dan kontekstualisasi makna, 

termasuk ketika mufasir menimbang ragam pendapat, membandingkan argumen, atau 

menyusun implikasi hukum dan teologis dari ayat. Praktik pemakaian ganda ini juga 

terlihat dalam konteks kontemporer, ketika penafsir menggabungkan rujukan klasik 

berbasis riwayat dengan pembacaan rasional dan tematik untuk menjawab isu yang 

berkembang di ruang publik, termasuk dalam medium digital (Rahmawati, 2025). 

Dengan kata lain, dinamika tafsir dapat dibaca sebagai upaya menjaga keseimbangan 

antara otoritas tradisi dan kebutuhan penjelasan yang relevan. 

Di sisi lain, al-isyārah menghadirkan dimensi etika dan spiritual dalam 

pembacaan al-Qur’an. Ia tidak diarahkan untuk menggantikan makna zahir ayat atau 

menetapkan hukum dan doktrin secara sepihak, melainkan untuk memperdalam relasi 

eksistensial pembaca dengan teks wahyu melalui refleksi rohani, pembinaan akhlak, dan 

orientasi penyucian jiwa (Al-Qushayrī, 2007; Al-Sulamī, 2001). Karena sifatnya yang 

lebih bergantung pada pengalaman spiritual dan bahasa simbolik, tradisi tafsir isyārī 

diperlakukan dengan kehati-hatian: isyarat batin dipandang dapat diterima sejauh tidak 

meniadakan makna zahir dan tidak bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam, 

sehingga posisinya lebih tepat dipahami sebagai pelengkap yang memperkaya dimensi 

moral-spiritual tafsir. 

Sementara itu, isrā’īliyyāt menunjukkan sisi historis interaksi umat Islam dengan 

tradisi sebelumnya. Dalam banyak tafsir, isrā’īliyyāt digunakan untuk melengkapi rincian 

narasi kisah yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam al-Qur’an, tetapi tradisi ulumul 

Qur’an memberikan batas yang tegas melalui klasifikasi riwayat yang dapat diterima, 

ditolak, atau disikapi tawaqquf (Al-Suyūṭī, 2003). Kajian kontemporer juga menegaskan 

bahwa isu kuncinya bukan sekadar keberadaan isrā’īliyyāt, melainkan mekanisme 

seleksi, fungsi penggunaannya, dan mitigasi dampaknya agar tidak mengaburkan pesan 

wahyu (Abidin, 2017; Rokhim, 2022). Pada titik ini, isrā’īliyyāt lebih tepat diposisikan 

sebagai bahan naratif pendukung yang memerlukan kontrol metodologis, bukan sebagai 

dasar epistemologis penafsiran. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

498 

Dengan melihat relasi antar-sumber tersebut, dapat dipahami bahwa tradisi tafsir 

al-Qur’an dibentuk oleh keseimbangan antara otoritas transmisi, kapasitas rasional, 

kedalaman spiritual, dan kehati-hatian terhadap sumber eksternal. Konfigurasi inilah 

yang menjelaskan mengapa karya-karya tafsir sepanjang sejarah menampilkan corak 

yang beragam tanpa harus dipahami sebagai penyimpangan dari satu model tafsir tunggal. 

Justru melalui interaksi sumber-sumber inilah al-Qur’an terus dapat dibaca dan dimaknai 

secara produktif dalam berbagai konteks zaman dan masyarakat, sepanjang setiap sumber 

ditempatkan sesuai fungsi dan batas metodologisnya (Saleh, 2010; Shihab, 1993). 

 
D. KESIMPULAN 

Pembahasan tentang terminologi tafsīr menunjukkan bahwa penafsiran al-Qur’an 

merupakan aktivitas keilmuan yang bertujuan menyingkap makna wahyu melalui perangkat yang 

diakui dalam tradisi Islam. Baik dalam pengertian bahasa maupun dalam definisi para ulama, 

tafsīr dipahami sebagai usaha menjelaskan maksud ayat sesuai dengan kapasitas manusia, dengan 

tetap menjaga keterikatannya pada lafaz dan konteks al-Qur’an. Pembedaan antara tafsīr dan 

ta’wīl memperlihatkan bahwa tradisi penafsiran tidak hanya bergerak pada tingkat makna 

lahiriah, tetapi juga pada kemungkinan makna implikatif, meskipun keduanya tetap dibatasi oleh 

kaidah keilmuan agar tidak melampaui koridor yang dapat dipertanggungjawabkan. 

Pemetaan terhadap sumber-sumber tafsir memperlihatkan bahwa tradisi 

penafsiran al-Qur’an dibangun melalui interaksi beberapa perangkat epistemologis. Al-

riwāyah berfungsi sebagai fondasi historis dan normatif yang menjaga kesinambungan 

penafsiran dengan otoritas wahyu dan generasi awal Islam. Ad-dirāyah memungkinkan 

al-Qur’an dibaca secara rasional dan sistematis dalam menghadapi persoalan yang terus 

berkembang. Al-isyārah memperkaya tafsir dengan dimensi spiritual dan etis, sementara 

isrā’īliyyāt menunjukkan adanya interaksi historis dengan tradisi sebelumnya, meskipun 

penggunaannya dibatasi secara ketat agar tidak mengaburkan makna wahyu. 

Melalui relasi antar-sumber tersebut, dapat dipahami bahwa keragaman corak 

tafsir dalam sejarah Islam bukanlah bentuk penyimpangan, melainkan refleksi dari 

dinamika kebutuhan umat dalam konteks yang terus berubah. Keseimbangan antara 

riwayat, penalaran, pengalaman spiritual, dan kehati-hatian terhadap sumber eksternal 

menjadi kunci bagi keberlangsungan tradisi tafsir sebagai disiplin yang mampu menjaga 

otoritas al-Qur’an sekaligus mempertahankan relevansinya. Dengan kerangka ini, kajian 

tentang sumber-sumber tafsir tidak hanya berfungsi sebagai pemetaan historis, tetapi juga 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

499 

sebagai dasar untuk membaca dan menilai berbagai karya tafsir secara lebih kritis dan 

proporsional. 

 

*** 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, Z. (2017). Metodologi kitab Al-Isrâ’îliyyat wa al-Maudhû’ât fî kutub al-tafsîr 
karya Sheikh Abu Syahbah: Satu analisis. Ilmu Ushuluddin, 16(1), 51–66. 
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/article/view/1151 

Abu Bakar, Z. (2016). Tafsir Isyari dalam Corak Penafsiran Ibnu 'Arabi. Jurnal Ilmiah 
Al-Mu’ashirah, 13(2), 145–160. https://doi.org/10.22373/jim.v13i2.2247 

Achmadin. (2024). Model of tafsir bi al-ma’tsur approach relevance to Islamic education: 
A chronological review of Qur’anic interpretation. At-Turats, 18(1), 54–73. 
https://doi.org/10.24260/at-turats.v18i1.3289 

Ahmad, M. M. (2025). From narration to interpretation: Mapping hadith functions in 
Tafsīr al-Durr al-Manthūr (Sūrah al-Fātiḥah case). Al-Irfan. 
https://doi.org/10.58223/al-irfan.v8i1.406 

al-Aṣfahānī, A. Q. (2012). Al-Mufradāt fī gharīb al-Qur’ān. Dār al-Qalam. 

al-Bukhārī, M. I. (2011). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (M. D. al-Bigha, Ed.). Dār al-Yamāmah. 
Al-Qushayrī, ʿA. al-K. ibn H. (2007). Laṭā’if al-ishārāt (Tafsīr al-Qushayrī). Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 
Al-Sulamī, A. ʿA. al-R. M. ibn al-Ḥ. (2001). Ḥaqā’iq al-tafsīr (S. ʿImrān, Ed.). Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 
Al-Suyūṭī, J. al-D. (2003). Al-Itqān fī ʿulūm al-Qur’ān. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 
al-Ṭabarī, M. ibn J. (2001). Jāmiʿ al-bayān ʿan ta’wīl āy al-Qur’ān (ʿAbd Allāh ibn ʿAbd 

al-Muḥsin al-Turkī, Ed.). Dār Hajar. 

Al-Zarkashī, B. al-D. (2001). Al-Burhān fī ʿulūm al-Qur’ān. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 
Al-Zurqānī, M. ʿA. al-ʿAẓīm. (2010). Manāhil al-ʿirfān fī ʿulūm al-Qur’ān. Dār al-

Ḥadīth. 
Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2023). Research design: Qualitative, quantitative, and 

mixed methods approaches (6th ed.). Sage. 
Hart, C. (2018). Doing a literature review: Releasing the research imagination (2nd ed.). 

Sage. 
Ibn Kathīr, I. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-ʿAẓīm (S. ibn Muḥammad Salāmah, Ed.). Dār 

Ṭayyibah. 
Ibn Manẓūr, M. (2005). Lisān al-ʿArab. Dār Ṣādir. 

Ibn Taymiyyah, A. (1971). Muqaddimah fī uṣūl al-tafsīr. Dār al-Qur’ān al-Karīm. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

500 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). 
Sage. 

Mairizal, T. (2025). Epistemologi tafsir ishārī: Kajian terhadap Ḥaqā’iq al-Tafsīr karya 
al-Sulamī. Bashā’ir: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, 5(1), 41–53. 
https://doi.org/10.47498/bashair.v5i1.4654 

Marwati, A., & Hamzah, I. (2024). The history and dynamics of tafsir in the Tabi’in era. 
Tafāsir, 2(1), 98–114. https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1.24 

Mufid, F. (2020). Kritik epistemologis tafsir ishārī Ibn ‘Arabī. Hermeneutik: Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an dan Tafsir, 14(1), 1–22. 
https://dx.doi.org/10.21043/hermeneutik.v14i1.6837 

Munirah, M. (2017). Kontroversi penggunaan kisah israiliyyat dalam memahami ayat-
ayat kisah Al-Qur’an. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 16(2), 95–116. 
https://doi.org/10.18592/jiu.v16i2.1727 

Neuendorf, K. A. (2017). The content analysis guidebook (2nd ed.). Sage. 
Rahayu, R., & Alwizar, A. (2024). Tafsir ditinjau dari sumbernya: Bi al-ma’tsūr, bi al-

ra’y, bi al-isyārī, bi al-maudhū‘ī, dan bi al-ijmālī. Tathwīr: Jurnal Studi Al-Qur’an 
dan Hadis, 2(2), 141–147. https://doi.org/10.51276/tathwir.v2i2.390 

Rokhim, A. (2022). Sikap moderat mufassir terhadap riwayat isrā’īliyyāt. Al-Quds: 
Jurnal Studi Alquran dan Hadis, 6(3), 1423–1446. 
https://doi.org/10.29240/alquds.v6i3.4426 

Saleh, W. A. (2010). The formation of the classical tafsīr tradition: The Qur’an 
commentary of al-Thaʿlabī (d. 427/1035). Brill. 

Samsuri, A. S. (2015). Isrā’īliyyāt: Perkembangan dan dampaknya dalam tafsir al-Qur’an. 
Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 197–215. 
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.662 

Shihab, M. Q. (1993). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu dalam 
kehidupan masyarakat. Mizan. 

Toedien, J., & Alwizar, A. (2024). Interpretation of the Qur’an based on its sources: An 
analysis of tafsīr bi al-ma’tsūr, bi al-ra’y, and bi al-isyārī. Ushuluna: Jurnal Ilmu 
Ushuluddin, 10(1), 1–10. https://doi.org/10.15408/ushuluna.v10i1.41066 

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan (3rd ed.). Yayasan Obor Indonesia. 
Zulaiha, E., Yahya, M., & Ihsan, M. (2022). Argumentasi eksistensial tafsir sufi. Jurnal 

Iman dan Spiritualitas, 2(3), 321–330. https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18317 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

