N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Sumber-Sumber Tafsir Al-Qur’an dari Masa ke Masa:
Pemetaan Riwayah, Dirayah, Isyarah, dan Isra’iliyyat

Hasanuddin Sinaga
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
*Email: hasanuddin_sinaga@uinjkt.ac.id

ABSTRACT

The sources of Qur’anic interpretation refer to the references used to understand the
meanings of the verses, both as explanatory tools and as comparative frames in the
process of exegesis. Differences in the use of these sources have contributed to the
diversity of interpretive approaches and exegetical products throughout Islamic history,
without implying that any single interpretation is absolute. This article employs a
descriptive and analytical library-based approach to map four major sources of Qur’anic
interpretation discussed in the literature, namely al-riwayah (transmitted reports), ad-
dirayah (al-ra’y or rational reasoning), al-isyarah (intuitive or allusive interpretation),
and isra’iliyyat (narratives originating from the Ahl al-Kitab tradition). The analysis
shows that al-riwayah maintains the connection between interpretation and early
authoritative traditions, ad-dirayah expands exegetical engagement through scholarly
reasoning and methodological tools, al-isyarah enriches the ethical and spiritual
dimensions of interpretation as long as it does not negate the outward meaning of the text,
and isra’tliyyat is generally treated in a limited manner as supplementary narrative
material subject to strict scrutiny. This mapping indicates that the dynamics of Qur’anic
interpretation are shaped by the complementary interaction of these sources in response
to changing historical and intellectual contexts.

Keywords: Sources of Qur’anic interpretation; Qur’anic exegesis; al-riwayah; ad-
dirayah; al-isyarah, isra'iliyyat

Abstrak

Sumber tafsir al-Qur’an merujuk pada rujukan-rujukan yang dijadikan acuan dalam
memahami kandungan ayat, baik sebagai penjelas maupun sebagai pembanding dalam
proses penafsiran. Variasi rujukan yang digunakan para mufasir dapat berkontribusi pada
keragaman corak dan produk tafsir dari masa ke masa, tanpa mengandaikan bahwa setiap
hasil penafsiran bersifat mutlak. Artikel ini memetakan empat sumber tafsir yang banyak
dibahas dalam literatur, yaitu al-riwayah (riwayat), ad-dirayah atau al-ra’y (penalaran),
al-isyarah (intuisi atau isyarat), dan isra iliyyat (narasi yang bersumber dari tradisi Ahl
al-Kitab). Pembahasan menggambarkan bahwa al-riwayah berfungsi menjaga
keterhubungan tafsir dengan otoritas tradisi awal, ad-dirayah memperluas pembacaan
melalui perangkat keilmuan dan argumentasi, al-isyarah memperkaya dimensi etika-
spiritual selama tidak meniadakan makna zahir, sedangkan isra’iliyyat cenderung
diposisikan secara terbatas sebagai bahan naratif yang memerlukan seleksi ketat.
Pemetaan ini menunjukkan bahwa dinamika tafsir dibentuk oleh relasi antar-sumber yang
bekerja secara komplementer sesuai kebutuhan konteks sejarah dan intelektual umat.
Kata kunci: Sumber tafsir; tafsir al-Qur’an; al-riwayah; ad-dirayah; al-isyarah;
isra'iliyat

skeksk

484


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:hasanuddin_sinaga@uinjkt.ac.id

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

A. PENDAHULUAN

Dalam studi tafsir al-Qur’an, “sumber tafsir” merujuk pada acuan-rujukan yang
dijadikan dasar atau pegangan untuk memahami kandungan ayat, sekaligus berfungsi
sebagai penjelas dan pembanding dalam proses penafsiran. Dalam praktiknya,
penggunaan acuan yang berbeda dapat berkontribusi pada keanekaragaman hasil tafsir
dari masa ke masa, tanpa mengandaikan bahwa setiap hasil tafsir bersifat mutlak benar,
melainkan sebagai ikhtiar yang mendekati maksud ayat sesuai perangkat yang dipakai
(Shihab, 1993). Kerangka historiografi tafsir juga menunjukkan bahwa keragaman
tersebut berkaitan dengan perubahan konteks sosial-intelektual, perkembangan disiplin
ilmu, serta tradisi transmisi teks yang membentuk cara mufasir menyusun dan
membingkai penafsirannya (Saleh, 2010).

Dalam pembacaan historis, fase Rasulullah umumnya dipahami sebagai periode
ketika penjelasan terhadap al-Qur’an bertumpu pada wahyu, sejalan dengan penegasan
al-Qur’an tentang cara Allah menyampaikan kehendak-Nya kepada Nabi melalui wahyu
(Q.S. Al-Syura [42]: 51). Namun, setelah Rasulullah wafat, persoalan umat berkembang
dan menjadi lebih beragam, sementara otoritas penjelasan langsung dari Nabi tidak lagi
dapat diakses. Pada konteks ini, para sahabat berupaya menjawab persoalan dengan
menginventarisasi pemahaman mereka terhadap kandungan al-Qur’an, dan praktik
tersebut diteruskan oleh generasi tabi‘in yang menelusuri penafsiran Rasulullah dan
sahabat; pada situasi tertentu, ¢@bi‘in juga melakukan ijtihad secara terbatas ketika
penjelasan terdahulu tidak ditemukan (Marwati & Hamzah, 2024).

Perkembangan kebutuhan intelektual umat, perluasan wilayah, serta keragaman
komunitas Muslim kemudian mendorong pemanfaatan perangkat penalaran yang lebih
sistematis dalam memahami ayat. Karena itu, literatur ulumul Qur’an lazim
mengelompokkan sumber tafsir dalam dua payung besar, yakni sumber riwayat (bi al-
ma thiir) dan sumber penalaran (bi al-ra’y), yang masing-masing berkembang dalam
ragam corak sesuai perangkat keilmuan yang digunakan. Sejumlah kajian kontemporer
juga menegaskan bahwa hubungan al-ma’thir dan al-ra’y dalam praktik tafsir lebih
bersifat komplementer daripada oposisi mutlak (Toedien & Alwizar, 2024).

Pada saat yang sama, sebagian karya tafsir memanfaatkan sumber lain seperti al/-
isyarah (intuisi/isyarat) dan isra’iliyyat sebagai bahan pendukung dengan kadar dan

fungsi yang berbeda-beda. Pembacaan isyari dalam tradisi sufi, misalnya, sering

485


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

diposisikan sebagai pemaknaan batin yang tidak meniadakan makna zahir ayat dan
bergantung pada koridor metodologis tertentu (Zulaiha, 2022, Abu Bakar, 2016). Adapun
isrd’iliyyat dalam literatur tafsir dipahami sebagai materi naratif lintas tradisi yang
menuntut seleksi ketat karena dampaknya dapat memengaruhi cara pembaca menangkap
kisah-kisah al-Qur’an (Samsuri, 2015).

Berangkat dari kerangka tersebut, tulisan ini bertujuan memetakan dan
menjelaskan empat sumber tafsir yang banyak disebut dalam literatur, yakni al-riwayah
(riwayat), al-ra’y/dirayah (penalaran), al-isyarah (intuisi/isyarat), dan isra iliyyat.
Uraian disusun secara kronologis-konseptual untuk menunjukkan karakter masing-
masing sumber, bentuk penggunaannya dalam tradisi tafsir, serta implikasinya terhadap
ragam produk penafsiran dari masa Rasulullah hingga perkembangan tafsir pada periode

berikutnya.

B. METODE

Kajian ini menggunakan pendekatan kajian kepustakaan (library research)
dengan uraian deskriptif-analitis. Kajian kepustakaan dipilih karena fokus artikel adalah
memetakan konsep “sumber tafsir” dan menelusuri ragam sumber yang digunakan dalam
tradisi penafsiran melalui literatur ulumul Qur’an dan karya-karya tafsir yang relevan.
Dalam kerangka ini, data penelitian berupa dokumen dan teks ilmiah (buku ulumul
Qur’an, pengantar metodologi tafsir, dan literatur pendukung) yang dipilih secara
purposif berdasarkan keterkaitannya dengan tujuan pemetaan empat sumber tafsir.
Prosedur ini selaras dengan prinsip penelitian kepustakaan yang menekankan penelusuran
sumber, pemilahan rujukan primer-sekunder, serta penataan argumen berdasarkan
kepadatan evidensi teks (Zed, 2018).

Proses analisis dilakukan melalui pembacaan kritis dan pencatatan tematik untuk
mengidentifikasi definisi, karakter, fungsi, serta batas penggunaan masing-masing
sumber tafsir, yaitu al-riwayah, ad-dirayah/al-ra’y, al-isyarah, dan isra’iliyyat. Temuan
konseptual kemudian diklasifikasikan ke dalam empat kategori tersebut dan disusun
secara kronologis-konseptual agar tampak perubahan konteks pemakaian sumber dari
fase awal menuju perkembangan berikutnya. Untuk menjaga ketertiban analisis
dokumen, artikel ini menerapkan logika analisis isi (content analysis) pada tingkat
konseptual, yakni mengekstraksi tema dan pola argumentasi dari literatur,

membandingkan penekanan antar-rujukan, lalu merumuskan sintesis tanpa melampaui

486


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

dukungan teks yang tersedia (Krippendorff, 2018; Neuendorf, 2017). Kerangka kerja ini
juga sejalan dengan prinsip umum perancangan penelitian kualitatif yang menekankan
kesesuaian antara tujuan, sumber data, dan strategi analisis dalam kajian berbasis literatur

(Creswell & Creswell, 2023; Hart, 2018).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Terminologi Tafsir

Secara bahasa, fafsir berasal dari akar kata f~s-r yang bermakna menyingkap,
menjelaskan, dan memperlihatkan sesuatu yang sebelumnya belum jelas. Makna ini
sejalan dengan pengertian leksikal Arab yang menempatkan tafsir dekat dengan al-idah
(keterangan) dan al-tabyin (penjelasan), yakni aktivitas mengungkap makna yang
tersembunyi di balik lafaz (Ibn Manzir, 2005). Indikasi pemaknaan ini juga dapat
ditelusuri dalam al-Qur’an, sebagaimana tersirat dalam Q.S. al-Furgan [25]: 33 yang
menyatakan bahwa Allah akan mendatangkan “yang benar” dan “yang paling baik fafsir-
nya (penjelasannya)” ketika orang-orang kafir membawa sesuatu yang ganjil. Dalam
tradisi leksikografi Qur’ani, penggunaan istilah tersebut dipahami sebagai penegasan
fungsi penjelasan makna yang tepat dan memadai atas suatu ungkapan (al-Asfahani,
2012).

Secara istilah, definisi tafsir dalam literatur ‘uliim al-Qur’an beragam, tetapi
umumnya bertemu pada satu garis besar, yakni bahwa tafsir merupakan disiplin yang
bertujuan menjelaskan makna al-Qur’an sesuai kemampuan manusia dengan perangkat
ilmu yang memadai. Al-Zarkashi mendefinisikan tafsir sebagai ilmu untuk memahami
Kitab Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad, menjelaskan maknanya, serta
mengeluarkan hukum dan hikmahnya, dengan bantuan ilmu bahasa, nahwu, sharaf,
bayan, usil figh, qira’at, serta pengetahuan tentang asbab al-nuziil dan nasikh—mansiikh
(Al-Zarkashi, 2001). Definisi ini sekaligus menunjukkan epistemologi tafsir sebagai
disiplin yang bersifat interdisipliner dan menuntut prasyarat keilmuan agar penafsiran
tidak berjalan secara serampangan. Kerangka serupa juga ditegaskan dalam literatur
klasik ‘uliim al-Qur’an yang menempatkan fafsir sebagai upaya sistematis untuk
memahami dan menjelaskan kandungan wahyu (Al-Suyiiti, 2003).

Sementara itu, Al-Zurqani menekankan aspek petunjuk dan keterbatasan

kemampuan manusia dengan menyatakan bahwa tafsir adalah ilmu yang membahas al-

487


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Qur’an dari segi petunjuknya untuk memahami maksud Allah sesuai kemampuan
manusia (Al-Zurqani, 2010). Dengan demikian, dua penekanan ini dapat dibaca saling
melengkapi: Al-Zarkashi menegaskan perangkat epistemik dan prasyarat keilmuan,
sedangkan Al-Zurqani menegaskan orientasi pemahaman maksud ilahi dalam batas
kapasitas manusia.

Berdasarkan pengertian tersebut, fafsir dapat dipahami sebagai cabang ilmu yang
memiliki objek kajian tertentu. Objek kajian umum fafsir adalah al-Qur’an, sedangkan
objek kajian spesifiknya adalah bagian-bagian tertentu dari al-Qur’an yang berkaitan
dengan pengertian lafaz dan maksud ungkapannya. Konsekuensinya, pembahasan tafsir
tidak diarahkan untuk mengulas seluruh aspek al-Qur’an secara umum, seperti aspek cara
membaca dan menulisnya, atau perdebatan tentang kedudukan al-Qur’an sebagai sumber
hukum, kecuali sejauh aspek-aspek tersebut dibutuhkan untuk menjelaskan makna ayat
yang ditafsirkan (Al-Suyti, 2003; Al-Zarkashi, 2001).

Dalam sejumlah literatur, istilah lain yang kerap dipandang berdekatan dengan
tafsir adalah ta 'wil. Kedekatan ini antara lain ditopang oleh fakta bahwa sejumlah mufasir
besar menggunakan istilah 7@ 'wil dalam penamaan karya tafsir mereka, seperti Tafsir
Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta 'wil karya al-Baidawi, Madarik al-Tanzil wa Haqd’iq al-
Ta’wil karya al-Nasafi, dan A/-Kashshaf ‘an Haqd’iq Ghawamid al-Tanzil wa ‘Uyin al-
Aqawil fi Wujith al-Ta 'wil karya al-Zamakhshari. Bahkan karya klasik Jami‘ al-Bayan
kerap menggunakan istilah fa’wil untuk maksud penafsiran, sehingga pada tingkat
penggunaan dalam karya, fa 'wil sering berfungsi sebagai sinonim fungsional bagi fafsir.

Meskipun demikian, ketika digunakan sebagai terminologi keilmuan, sebagian
ulama membedakan hakikat tafsir dan fa’wil. Mengacu pada analisis leksikal yang
disarikan Al-Zarkashi dari Ibn Faris, tafsir lebih dekat pada makna “menampakkan” dan
“menyingkap”, yakni mengungkap arti yang terkandung dalam sebuah lafaz sehingga
tetap terikat erat dengan lafaz yang dijelaskan. Sebaliknya, ta ‘wil dipahami bermakna
“memalingkan”, yakni mengarahkan lafaz kepada makna yang merupakan kemungkinan
implikatif dari lafaz tersebut, yang dalam beberapa keadaan dapat bergerak lebih jauh dari
makna asalnya. Karena itu, perbedaan keduanya dapat dirumuskan secara ringkas: tafsir
cenderung menjaga keterikatan dengan lafaz, sedangkan ta ‘'wil memberi ruang lebih luas

pada kemungkinan makna implikatif, dengan catatan bahwa ruang tersebut tetap perlu

488


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

dikendalikan oleh perangkat keilmuan agar tidak melampaui batas penafsiran yang dapat

dipertanggungjawabkan (Al-Zarkashi, 2001).

2. Sumber-Sumber Tafsir dalam Tradisi Keilmuan Islam

Dalam praktik penafsiran al-Qur’an, pemahaman terhadap ayat tidak berjalan
tanpa rujukan. Karena itu, pembahasan “sumber tafsir’” umumnya diarahkan pada jenis
acuan epistemik yang dipakai mufasir untuk menautkan teks dengan pemahaman,
sekaligus menjaga agar penafsiran tetap berada dalam koridor keilmuan yang dapat
dipertanggungjawabkan. Literatur mutakhir tentang klasifikasi sumber tafsir
menunjukkan bahwa pembacaan mufasir bergerak dalam spektrum yang, pada level
paling umum, mencakup rujukan berbasis transmisi (riwayat), rujukan berbasis nalar-
keilmuan, serta bentuk pembacaan yang memberi ruang pada dimensi isyarat spiritual,
dengan tambahan pembahasan khusus untuk bahan naratif yang berasal dari tradisi Ahl
al-Kitab (Toedien & Alwizar, 2024; Rahayu & Alwizar, 2024).

Sejalan dengan dinamika sejarah Islam, sumber-sumber tafsir tampak
berkembang secara fungsional. Pada fase awal, rujukan riwayat lebih dominan karena
kedekatan generasi awal dengan konteks pewahyuan, sementara pada fase berikutnya
perangkat ilmu dan argumentasi rasional lebih banyak diaktifkan untuk menjawab
persoalan yang semakin beragam. Pada saat yang sama, sebagian tradisi tafsir
memanfaatkan pembacaan isyarat untuk tujuan etika-spiritual dengan syarat tidak
meniadakan makna zahir, dan sebagian literatur juga membahas posisi isra’1liyyat sebagai
bahan naratif yang penggunaannya memerlukan seleksi dan kehati-hatian (Rahayu &
Alwizar, 2024; Arom et al., 2025).

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini memetakan empat sumber tafsir yang
sering disebut dalam uliim al-Qur’an dan kajian tafsir, yaitu al-riwayah, ad-dirayah/al-
ra’y, al-isyarah, dan isra’liyyat. Keempatnya tidak dipahami sebagai kategori yang saling
meniadakan, melainkan sebagai perangkat yang dapat berinteraksi dengan fungsi dan
batas masing-masing sesuai konteks keilmuan dan kebutuhan penafsiran (Toedien &
Alwizar, 2024; Rahayu & Alwizar, 2024).

a. Al-Riwayah (Tafsir bi al-Ma’thir)

Dalam tradisi penafsiran al-Qur’an, al-riwayah menempati posisi sebagai sumber

paling awal karena bertumpu pada otoritas transmisi generasi awal Islam. Tafsir bi al-

ma thir pada dasarnya merujuk pada penafsiran yang didasarkan pada riwayat yang

489


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

diterima, terutama penjelasan al-Qur’an dengan al-Qur’an, penjelasan melalui sunnah
Nabi, serta keterangan sahabat dan tabi ‘in (Ibn Taymiyyah, 1997; Al-Zarkashi, 2001).
Dalam kajian kontemporer, corak ini dipahami sebagai pendekatan berbasis tradisi yang
berfungsi menjaga kedekatan penafsiran dengan sumber-sumber awal dan membantu
mempertahankan “jejak makna” yang dekat dengan horizon pewahyuan, meskipun tetap
menghadapi tantangan adaptasi pada isu-isu modern jika hanya dioperasikan secara
reproduktif (Hasan et al., 2025).

Bentuk pertama yang sering ditempatkan sebagai prinsip awal bi al-ma thiir
adalah penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an. Pola ini bekerja dengan mempertemukan
ayat-ayat yang saling menjelaskan, baik karena kesamaan tema maupun karena adanya
ayat yang bersifat global lalu dirinci oleh ayat lain. Dengan cara ini, makna tidak “ditarik”
dari luar teks, tetapi dibaca dalam jaringan internal al-Qur’an, sehingga penafsiran
bergerak dari teks menuju teks sebagai kontrol awal terhadap perluasan makna (Ibn
Taymiyyah, 1971; Hasan et al., 2025).

Bentuk kedua adalah penafsiran al-Qur’an dengan sunnah Nabi. Di sini, hadis dan
praktik Nabi diposisikan sebagai bayan yang memperjelas ayat yang masih memerlukan
spesifikasi, perincian, atau konteks penerapan. Namun, pemanfaatan hadis sebagai
sumber tafsir bukan sekadar “mengutip riwayat”, melainkan menuntut kejelasan fungsi
riwayat dalam penafsiran, misalnya apakah hadis berperan sebagai penjelas lafaz,
pemberi konteks, penguat makna, atau dasar penarikan implikasi hukum. Studi yang
memetakan penggunaan hadis dalam Al-Durr al-Manthiir menunjukkan bahwa dalam
tafsir bi al-ma’thiir hadis dapat menjalankan beberapa peran interpretatif sekaligus, tetapi
juga dapat menimbulkan kesan “kompilatif” bila tidak disertai pengelompokan fungsi dan
penilaian kritis atas kualitas riwayat (Ahmad, 2025). Karena itu, penguatan corak al-
riwayah pada level analitis bukan hanya menegaskan “hadis sebagai sumber”, tetapi juga
menegaskan kebutuhan verifikasi sanad dan ketepatan penggunaan riwayat sesuai
kebutuhan ayat.

Bentuk ketiga adalah penggunaan keterangan sahabat dan fabi‘in. Kedekatan
generasi awal dengan konteks bahasa dan situasi pewahyuan membuat riwayat mereka
bernilai penting, khususnya dalam hal penjelasan sebab turunnya ayat, pemaknaan
kosakata, dan praktik penerapan pada masa awal. Dalam tradisi klasik, karya-karya tafsir

yang sering dijadikan contoh kuat corak ini antara lain Jami ‘ al-Bayan karya al-Tabar1

490


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

dan Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim karya Ibn Kathir, yang menampilkan riwayat-riwayat dari
jalur awal sebagai basis argumentasi penafsiran (Al-Tabar, 2001; Ibn Kathir, 1999.).
Pada level studi modern, pembacaan terhadap metode al-TabarT menunjukkan bahwa
corak bi al-ma’thir tidak selalu berarti pasif, sebab al-Tabar1 juga melakukan seleksi
riwayat, menyebut ragam pendapat, dan menghubungkannya dengan konteks historis
tertentu, sehingga tampak adanya kerja evaluatif dalam tubuh pendekatan riwayat itu
sendiri (Lumabh et al., 2025).

Meski demikian, al-riwayah tidak identik dengan penerimaan tanpa kritik.
Kekuatan utamanya adalah menjaga kesinambungan tafsir dengan otoritas awal dan
membatasi spekulasi, tetapi kerentanannya terletak pada kualitas transmisi dan
keberagaman riwayat yang tidak selalu setara bobotnya. Karena itu, literatur kajian tafsir
menekankan bahwa penguatan bi al-ma 'thiir menuntut dua langkah: pertama, ketelitian
pada validitas riwayat dan kedudukannya (Nabi, sahabat, atau tabi‘in); kedua,
penempatan riwayat sesuai fungsi interpretatifnya agar tidak berubah menjadi sekadar
kumpulan narasi yang tidak terintegrasi dengan argumen ayat (Ahmad, 2025; Hasan et
al., 2025). Dalam konteks perkembangan tradisi penulisan, kajian kronologis juga
menunjukkan bahwa corak bi al-ma’thiir mengalami variasi sepanjang sejarah: ia tetap
menjadi fondasi, tetapi mengalami diferensiasi dalam teknik penyajian, keluasan sumber,
dan cara seleksi riwayat sesuai kebutuhan zaman (Achmadin et al., 2024).

Dengan demikian, al-riwayah dapat dipahami bukan sekadar “sumber awal”,
melainkan perangkat epistemik yang menjaga kedekatan tafsir dengan horizon generasi
awal Islam sekaligus memerlukan disiplin kritik riwayat agar tetap produktif secara
ilmiah. Pada titik ini, corak ftafsir bi al-ma’thir tetap relevan sebagai fondasi, selama
penggunaannya tidak berhenti pada reproduksi riwayat, tetapi juga menampilkan seleksi,

pemetaan fungsi riwayat, dan kehati-hatian metodologis dalam pengambilan kesimpulan.

b. Ad-Dirayah (Tafsir bi al-Ra’y)

Dalam sejarah tafsir al-Qur’an, ad-dirayah atau tafsir bi al-ra’y berkembang
sebagai respons terhadap keterbatasan riwayat dalam menjawab persoalan baru yang
muncul seiring meluasnya wilayah Islam dan kompleksitas kehidupan umat. Berbeda dari
al-riwdyah yang bertumpu pada transmisi, al-ra’y merujuk pada penggunaan penalaran
yang terikat pada kaidah keilmuan untuk memahami makna ayat. Dalam literatur klasik,

pendekatan ini tidak dipahami sebagai spekulasi bebas, melainkan sebagai hasil ijtihad

491


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

yang harus dibangun di atas penguasaan bahasa Arab, qira’at, balaghah, usil al-figh, dan
konteks turunnya ayat (Ibn Taymiyyah, 1971; Al-Suyti, 2003). Karena itu, para ulama
membedakan antara al-ra’y al-mahmiid (penalaran yang terpuji dan terikat kaidah) dan
al-ra’y al-madhmiim (penafsiran spekulatif tanpa landasan ilmiah).

Pada tingkat praktik, tafsir bi al-ra’y memungkinkan mufasir untuk menafsirkan
ayat dengan analisis kebahasaan, struktur retoris, serta implikasi hukum dan teologis yang
tidak selalu terjelaskan secara eksplisit dalam riwayat. Karya-karya seperti A/-Kashshaf
karya al-Zamakhshart dan Mafatih al-Ghayb karya Fakhr al-Din al-Razi sering dipandang
sebagai representasi kuat corak ini karena menampilkan argumentasi bahasa dan
rasionalitas secara sistematis. Studi kontemporer juga menegaskan bahwa tafsir bi al-ra’y
berperan penting dalam menjaga relevansi al-Qur’an, sebab ia memungkinkan teks
wahyu dibaca melalui perangkat analisis yang terus berkembang dalam tradisi keilmuan
Islam (Rahman & Fatah, 2024).

Namun demikian, keberadaan al-ra’y tidak pernah dimaksudkan untuk
menggantikan riwayat. Kajian historis menunjukkan bahwa dalam banyak karya tafsir,
al-ra’y justru bekerja di dalam kerangka yang dibatasi oleh al-ma’thiir, sehingga
penalaran berfungsi memperjelas, mengembangkan, atau mengontekstualkan makna
yang telah memiliki dasar transmisi. Dalam penelitian tentang dinamika tafsir di dunia
Muslim kontemporer, penggunaan al-ra’y bahkan sering dipadukan dengan rujukan
klasik untuk menjaga keseimbangan antara otoritas tradisi dan kebutuhan kontekstualisasi
(Shofa, 2020; Rahmawati, 2025).

Perkembangan tafsir bi al-ra’y juga berkaitan erat dengan lahirnya dan
menguatnya berbagai disiplin keilmuan Islam. Analisis sintaksis dan morfologi bahasa
Arab membantu menjelaskan struktur lafaz ayat, balaghah membuka pemahaman
terhadap gaya dan nuansa makna, sementara usiil al-figh dan ilmu kalam memungkinkan
mufasir menafsirkan implikasi hukum dan teologis ayat secara lebih sistematis. Dengan
perangkat ini, penafsiran tidak lagi hanya bersifat reproduktif terhadap riwayat, tetapi
juga analitis dan argumentatif, sehingga mampu merespons persoalan yang tidak secara
eksplisit dibahas dalam sumber-sumber awal.

Meski memberikan ruang kreatif dan adaptif dalam penafsiran, ad-dirayah tetap
memiliki batas metodologis. Penalaran yang tidak dikendalikan oleh kaidah bahasa,

konteks wahyu, dan rujukan tradisi dapat berujung pada penafsiran yang subjektif dan

492


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

sulit dipertanggungjawabkan. Karena itu, literatur tafsir klasik dan modern sama-sama
menekankan bahwa legitimasi a/-ra’y bergantung pada keterikatannya dengan disiplin
keilmuan dan pada kemampuannya untuk tetap beresonansi dengan pesan dasar al-
Qur’an, bukan pada kebebasan spekulasi semata (Rahman & Fatah, 2024; Shofa, 2020).

Dengan demikian, ad-dirayah dapat dipahami sebagai perangkat epistemologis
yang memperluas horizon penafsiran tanpa melepaskan diri dari koridor tradisi. la
memungkinkan al-Qur’an dibaca secara rasional dan sistematis dalam menghadapi
dinamika zaman, sekaligus menegaskan bahwa penalaran dalam tafsir tetap harus

berjalan dalam dialog dengan al-riwayah dan kaidah-kaidah keilmuan yang mapan.

c¢. Al-Isyarah

Dalam perkembangan tradisi tafsir, tidak semua penafsiran berhenti pada makna
lahiriah atau analisis rasional terhadap lafaz ayat. Sebagian mufasir, khususnya dalam
tradisi tasawuf, memandang bahwa al-Qur’an juga memuat lapisan makna batin yang
dapat dipahami melalui isyarah atau “allusion” spiritual, yakni penyingkapan makna
tambahan yang dibaca selaras dengan makna zahir ayat. Corak ini dikenal sebagai tafsir
isyari, dan dalam sejarah penulisan tafsir ia tampak dalam karya-karya sufi yang memang
disusun untuk memperkaya dimensi etika dan pengalaman rohani pembaca, bukan untuk
menggantikan fungsi tafsir riwayat atau tafsir rasional. Salah satu representasi klasiknya
ialah Lata’if al-Isharat karya al-Qushayri, yang menunjukkan bagaimana ayat dibaca
sebagai petunjuk pembinaan batin, tetapi tetap bergerak dalam orbit makna ayat dan
orientasi tazkiyah (Al-Qushayri, 2007).

Secara epistemologis, al-isyarah dalam tafsir tidak dimaksudkan sebagai
penafsiran yang meniadakan makna zahir ayat. Karena itu, literatur ulumul Qur’an
menempatkan tafsir isyari secara hati-hati, yakni dapat diterima sejauh tidak bertentangan
dengan makna bahasa, tidak menabrak prinsip dasar ajaran Islam, dan tidak mengklaim
bahwa makna batin tersebut menggugurkan makna zahir. Kerangka kehati-hatian
semacam ini penting karena intuisi spiritual bersifat subjektif dan tidak selalu dapat
diverifikasi dengan standar yang sama seperti validasi riwayat atau analisis kebahasaan.
Pada titik ini, tradisi tafsir sufi yang kuat biasanya masih memperlihatkan “rambu
metodologis”, yaitu menempatkan isyarat sebagai perluasan makna etis-spiritual, bukan

sebagai dasar tunggal penetapan doktrin atau hukum.

493


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Dalam praktiknya, fafsir isyari sering memusatkan perhatian pada ayat-ayat
tentang iman, takwa, kesabaran, syukur, tawakal, dan hubungan manusia dengan Tuhan.
Melalui bahasa simbolik dan refleksi rohani, makna ayat diarahkan menjadi pedoman
pembinaan akhlak dan penyucian jiwa. Corak ini juga tampak pada karya sufi klasik
seperti Haqd'iq al-Tafsir karya al-Sulami, yang dikenal sebagai salah satu rujukan awal
tafsir isyart dalam khazanah Islam (Al-Sulami, 2001). Kajian-kajian jurnal kontemporer
menegaskan bahwa karya-karya semacam ini dapat memperkaya pemahaman al-Qur’an
pada sisi spiritual, tetapi tetap menuntut kontrol metodologis agar pembacaan batin tidak
bergerak menjadi spekulasi yang menjauh dari teks (Mairizal, 2025; Salamah, 2025).

Dengan demikian, posisi al-isyarah dalam tradisi tafsir dapat dipahami sebagai
sumber pendukung yang memperluas dimensi etika-spiritual pembacaan al-Qur’an,
selama ia ditempatkan sebagai makna tambahan yang tidak meniadakan makna zabhir,
tidak bertentangan dengan kaidah bahasa dan prinsip agama, serta tidak digunakan untuk
menetapkan klaim akidah atau hukum secara sepihak. Di dalam artikel ini, al-isyarah
diposisikan sebagai salah satu sumber yang menjelaskan keragaman corak tafsir,
sekaligus memperlihatkan bahwa dinamika tafsir bukan hanya soal transmisi dan
rasionalitas, tetapi juga tentang bagaimana al-Qur’an dibaca sebagai teks pembimbing

pembentukan batin umat.

d. Isr2’iliyyat

Dalam literatur tafsir, isra’iliyyat merujuk pada kisah-kisah, berita, atau
penjelasan yang bersumber dari tradisi Ahl al-Kitab (terutama Yahudi dan Nasrani) yang
masuk ke dalam khazanah penafsiran, khususnya pada ayat-ayat kisah (qisas) dan narasi
umat terdahulu. Kehadirannya tidak dapat dilepaskan dari dinamika transmisi
pengetahuan pada masa awal Islam, ketika sebagian riwayat historis dan narasi Bani Israil
beredar melalui jalur periwayatan dan perjumpaan intelektual, lalu digunakan oleh
sebagian mufasir sebagai bahan penjelas atau pelengkap (Al-Suyiti, 2003). Pada level
praktik, isra’1liyyat umumnya tidak diposisikan sebagai sumber utama yang menentukan
makna ayat, melainkan sebagai materi ilustratif yang menambah rincian cerita yang tidak
dijelaskan secara eksplisit oleh al-Qur’an.

Tradisi ulumul Qur’an menegaskan bahwa penggunaan isra’iliyyat harus berada
dalam koridor seleksi yang ketat. Kerangka yang paling sering dirujuk ialah klasifikasi

tiga kategori: (1) riwayat yang sejalan dengan al-Qur’an dan sunnah sehingga dapat

494


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

diterima sebagai penguat atau pelengkap, (2) riwayat yang bertentangan dengan prinsip
ajaran Islam sehingga harus ditolak, dan (3) riwayat yang tidak dapat dipastikan benar-
salahnya sehingga bersikap tawagquf (tidak dibenarkan dan tidak didustakan) serta tidak
dijadikan dasar akidah atau hukum (Al-Suytti, 2003). Sejalan dengan itu, kajian
metodologis tentang isra’1liyyat juga menunjukkan bahwa debat utama bukan pada “ada
atau tidaknya” isra’iliyyat dalam tafsir, melainkan pada bagaimana menilai validitas
narasi, menempatkan fungsinya, dan membatasi dampaknya agar tidak mengaburkan
pesan wahyu (Abidin, 2017).

Kajian-kajian jurnal kontemporer memperlihatkan bahwa sikap mufasir terhadap
isra’1liyyat tidak tunggal. Sebagian mufasir memilih menolak penggunaannya secara
ketat, sebagian memanfaatkannya secara terbatas, dan sebagian mengambil posisi
moderat dengan cara selektif serta kritis. Studi Rokhim (2022), misalnya, menegaskan
pentingnya pemahaman isra’iliyyat untuk mendorong kontrol metodologis, yakni
menempatkan narasi tersebut sebagai bahan pendukung yang disaring melalui prinsip
kesesuaian dengan al-Qur’an-sunnah serta pertimbangan maslahat ilmiah, bukan sebagai
sumber penentu makna ayat.

Pada tingkat contoh karya tafsir, pembahasan mengenai isra’iliyyat sering
menonjol dalam analisis atas tafsir klasik besar seperti al-Tabar1 dan Ibn Kathir. Literatur
akademik menunjukkan bahwa kehadiran isra’iliyyat dalam tafsir klasik tidak selalu
bersifat “penerimaan tanpa kritik”: terdapat variasi cara penyajian, pola penyaringan, dan
strategi penempatan riwayat—mulai dari mengutip sebagai informasi naratif,
menyebutnya untuk dibandingkan, hingga menolaknya karena bertentangan dengan
prinsip agama atau lemahnya riwayat. Kajian tentang isra’iliyyat dalam Jami‘ al-Bayan
al-Tabari, misalnya, menguji bentuk, sumber, dan dampaknya dalam penafsiran,
sekaligus menegaskan bahwa analisis isra’iliyyat perlu memperhatikan fungsi narasi
dalam argumen tafsir, bukan sekadar menghitung jumlah kutipan (Takwiluna, 2025).
Studi lain yang menyoroti tafsir Ibn Kathir menunjukkan adanya pola kategorisasi
penggunaan isrda’iliyyat, termasuk bagian yang dikutip lalu dikritik, bagian yang
ditampilkan tanpa penegasan, dan bagian yang cenderung dihindari karena berpotensi
menimbulkan kekeliruan pembaca bila diperlakukan sebagai kebenaran faktual.

Dalam konteks tafsir Indonesia modern yang beririsan dengan kultur pesantren,

penelitian juga mengamati pergeseran fungsi isra’iliyyat: dari perdebatan validitas

495


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

menuju pemanfaatannya sebagai perangkat naratif untuk menyampaikan pesan moral,
meskipun pergeseran ini tetap memerlukan kehati-hatian agar fungsi naratif tidak berubah
menjadi legitimasi terhadap rincian kisah yang tidak kuat dasar transmisinya. Dengan
demikian, isra’iliyyat menunjukkan sisi historis interaksi umat Islam dengan tradisi
sebelumnya, tetapi sekaligus menuntut disiplin metodologis agar ia tidak menjadi pintu
masuk distorsi teologis, historis, maupun etis dalam penafsiran.

Berdasarkan kerangka tersebut, posisi isra’iliyyat dalam artikel ini ditegaskan
secara terbatas: ia dapat hadir sebagai bahan ilustratif atau pelengkap pada wilayah kisah,
tetapi tidak dijadikan dasar penetapan akidah dan hukum, serta harus melewati seleksi
ketat berdasarkan kesesuaian dengan prinsip al-Qur’an-sunnah dan pertimbangan kehati-
hatian ilmiah sebagaimana ditekankan dalam tradisi ulumul Qur’an dan kajian-kajian

kontemporer (Al-Suyiiti, 2003; Abidin, 2017; Rokhim, 2022)

3. Dinamika dan Relasi Antar-Sumber Tafsir

Pemetaan terhadap al-riwayah, ad-dirayah, al-isyarah, dan isrd’iliyyat
menunjukkan bahwa sumber-sumber tafsir tidak berkembang sebagai kategori yang
berdiri sendiri, melainkan sebagai perangkat epistemologis yang saling berinteraksi
dalam merespons kebutuhan pemahaman umat terhadap al-Qur’an. Dalam perspektif
historiografi tafsir, perubahan konteks sosial, perkembangan tradisi penulisan, serta
kebutuhan argumentasi keilmuan ikut membentuk cara mufasir memilih sumber,
mengurutkan prioritasnya, dan menggabungkannya dalam praktik penafsiran (Saleh,
2010). Dengan demikian, keragaman produk tafsir lebih tepat dipahami sebagai
konsekuensi dari pergeseran konteks dan perangkat pengetahuan, bukan sebagai indikasi
bahwa tafsir bergerak tanpa koridor metodologis.

Dalam konfigurasi ini, al-riwayah berfungsi sebagai jangkar normatif dan historis
yang menjaga kesinambungan tafsir dengan tradisi awal. Sumber riwayat menempatkan
al-Qur’an, sunnah, serta keterangan generasi awal sebagai rujukan utama, sehingga
penafsiran tidak lepas dari horizon transmisi Islam awal (Ibn Taymiyyah, 1971; Hasan et
al., 2025). Namun, pada saat yang sama, keterbatasan jumlah riwayat yang tersedia dan
munculnya persoalan-persoalan baru membuat al-riwayah tidak selalu mencukupi untuk
menjawab kebutuhan interpretatif dalam konteks yang terus berkembang. Karena itu, ad-

dirayah berfungsi sebagai perluasan epistemologis yang memungkinkan al-Qur’an

496


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

dibaca melalui perangkat bahasa, balaghah, usul figh, dan argumentasi rasional, selama
tetap berada dalam koridor kaidah keilmuan (Al-Suyiiti, 2003; Shofa, 2020).

Hubungan antara al-riwayah dan ad-dirayah dalam banyak karya tafsir lebih
bersifat komplementer daripada oposisi mutlak. Riwayat menyediakan batas dan orientasi
dasar, sedangkan penalaran memungkinkan elaborasi dan kontekstualisasi makna,
termasuk ketika mufasir menimbang ragam pendapat, membandingkan argumen, atau
menyusun implikasi hukum dan teologis dari ayat. Praktik pemakaian ganda ini juga
terlihat dalam konteks kontemporer, ketika penafsir menggabungkan rujukan klasik
berbasis riwayat dengan pembacaan rasional dan tematik untuk menjawab isu yang
berkembang di ruang publik, termasuk dalam medium digital (Rahmawati, 2025).
Dengan kata lain, dinamika tafsir dapat dibaca sebagai upaya menjaga keseimbangan
antara otoritas tradisi dan kebutuhan penjelasan yang relevan.

Di sisi lain, al-isyarah menghadirkan dimensi etika dan spiritual dalam
pembacaan al-Qur’an. la tidak diarahkan untuk menggantikan makna zahir ayat atau
menetapkan hukum dan doktrin secara sepihak, melainkan untuk memperdalam relasi
eksistensial pembaca dengan teks wahyu melalui refleksi rohani, pembinaan akhlak, dan
orientasi penyucian jiwa (Al-Qushayri, 2007; Al-Sulami, 2001). Karena sifatnya yang
lebih bergantung pada pengalaman spiritual dan bahasa simbolik, tradisi tafsir isyari
diperlakukan dengan kehati-hatian: isyarat batin dipandang dapat diterima sejauh tidak
meniadakan makna zahir dan tidak bertentangan dengan prinsip dasar ajaran Islam,
sehingga posisinya lebih tepat dipahami sebagai pelengkap yang memperkaya dimensi
moral-spiritual tafsir.

Sementara itu, isra 7liyyat menunjukkan sisi historis interaksi umat Islam dengan
tradisi sebelumnya. Dalam banyak tafsir, isra’1liyyat digunakan untuk melengkapi rincian
narasi kisah yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam al-Qur’an, tetapi tradisi ulumul
Qur’an memberikan batas yang tegas melalui klasifikasi riwayat yang dapat diterima,
ditolak, atau disikapi tawaqquf (Al-Suyiti, 2003). Kajian kontemporer juga menegaskan
bahwa isu kuncinya bukan sekadar keberadaan isra’iliyyat, melainkan mekanisme
seleksi, fungsi penggunaannya, dan mitigasi dampaknya agar tidak mengaburkan pesan
wahyu (Abidin, 2017; Rokhim, 2022). Pada titik ini, isra’1liyyat lebih tepat diposisikan
sebagai bahan naratif pendukung yang memerlukan kontrol metodologis, bukan sebagai

dasar epistemologis penafsiran.

497


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Dengan melihat relasi antar-sumber tersebut, dapat dipahami bahwa tradisi tafsir
al-Qur’an dibentuk oleh keseimbangan antara otoritas transmisi, kapasitas rasional,
kedalaman spiritual, dan kehati-hatian terhadap sumber eksternal. Konfigurasi inilah
yang menjelaskan mengapa karya-karya tafsir sepanjang sejarah menampilkan corak
yang beragam tanpa harus dipahami sebagai penyimpangan dari satu model tafsir tunggal.
Justru melalui interaksi sumber-sumber inilah al-Qur’an terus dapat dibaca dan dimaknai
secara produktif dalam berbagai konteks zaman dan masyarakat, sepanjang setiap sumber

ditempatkan sesuai fungsi dan batas metodologisnya (Saleh, 2010; Shihab, 1993).

D. KESIMPULAN

Pembahasan tentang terminologi tafsir menunjukkan bahwa penafsiran al-Qur’an
merupakan aktivitas keilmuan yang bertujuan menyingkap makna wahyu melalui perangkat yang
diakui dalam tradisi Islam. Baik dalam pengertian bahasa maupun dalam definisi para ulama,
tafsir dipahami sebagai usaha menjelaskan maksud ayat sesuai dengan kapasitas manusia, dengan
tetap menjaga keterikatannya pada lafaz dan konteks al-Qur’an. Pembedaan antara tafsir dan
ta’wil memperlihatkan bahwa tradisi penafsiran tidak hanya bergerak pada tingkat makna
lahiriah, tetapi juga pada kemungkinan makna implikatif, meskipun keduanya tetap dibatasi oleh
kaidah keilmuan agar tidak melampaui koridor yang dapat dipertanggungjawabkan.

Pemetaan terhadap sumber-sumber tafsir memperlihatkan bahwa tradisi
penafsiran al-Qur’an dibangun melalui interaksi beberapa perangkat epistemologis. A/-
riwayah berfungsi sebagai fondasi historis dan normatif yang menjaga kesinambungan
penafsiran dengan otoritas wahyu dan generasi awal Islam. Ad-dirayah memungkinkan
al-Qur’an dibaca secara rasional dan sistematis dalam menghadapi persoalan yang terus
berkembang. Al-isyarah memperkaya tafsir dengan dimensi spiritual dan etis, sementara
isra’tliyyat menunjukkan adanya interaksi historis dengan tradisi sebelumnya, meskipun
penggunaannya dibatasi secara ketat agar tidak mengaburkan makna wahyu.

Melalui relasi antar-sumber tersebut, dapat dipahami bahwa keragaman corak
tafsir dalam sejarah Islam bukanlah bentuk penyimpangan, melainkan refleksi dari
dinamika kebutuhan umat dalam konteks yang terus berubah. Keseimbangan antara
riwayat, penalaran, pengalaman spiritual, dan kehati-hatian terhadap sumber eksternal
menjadi kunci bagi keberlangsungan tradisi tafsir sebagai disiplin yang mampu menjaga
otoritas al-Qur’an sekaligus mempertahankan relevansinya. Dengan kerangka ini, kajian

tentang sumber-sumber tafsir tidak hanya berfungsi sebagai pemetaan historis, tetapi juga

498


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

sebagai dasar untuk membaca dan menilai berbagai karya tafsir secara lebih kritis dan

proporsional.

*kk

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, Z. (2017). Metodologi kitab Al-Israd’iliyyat wa al-Maudhii’dat fi kutub al-tafsir
karya Sheikh Abu Syahbah: Satu analisis. I/mu Ushuluddin, 16(1), 51-66.
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/article/view/1151

Abu Bakar, Z. (2016). Tafsir Isyari dalam Corak Penafsiran Ibnu 'Arabi. Jurnal llmiah
Al-Mu’ashirah, 13(2), 145-160. https://doi.org/10.22373/jim.v13i2.2247

Achmadin. (2024). Model of tafsir bi al-ma ’tsur approach relevance to Islamic education:
A chronological review of Qur’anic interpretation. At-Turats, 18(1), 54-73.
https://doi.org/10.24260/at-turats.v18i1.3289

Ahmad, M. M. (2025). From narration to interpretation: Mapping hadith functions in
Tafsir  al-Durr  al-Manthiar ~ (Surah  al-Fatihah  case).  Al-Irfan.
https://doi.org/10.58223/al-irfan.v8i1.406

al-Asfahani, A. Q. (2012). AI-Mufradat fi gharib al-Qur’an. Dar al-Qalam.
al-Bukhari, M. 1. (2011). Sahih al-Bukhari (M. D. al-Bigha, Ed.). Dar al-Yamamah.

Al-Qushayri, ‘A. al-K. ibn H. (2007). Lata’if al-isharat (Tafsir al-Qushayri). Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah.

Al-Sulami, A. “A. al-R. M. ibn al-H. (2001). Haqga’ig al-tafsir (S. ‘Imran, Ed.). Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah.

Al-Suyiitt, J. al-D. (2003). Al-Itgan fi ‘uliim al-Qur’an. Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

al-Tabar1, M. ibn J. (2001). Jami “ al-bayan ‘an ta 'wil ay al-Qur’an (‘Abd Allah ibn ‘Abd
al-Muhsin al-Turki, Ed.). Dar Hajar.

Al-Zarkashi, B. al-D. (2001). Al-Burhan fi ‘uliim al-Qur’an. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Zurqani, M. ‘A. al-‘Azim. (2010). Manahil al-‘irfan fi ‘ulim al-Qur’an. Dar al-
Hadith.

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2023). Research design: Qualitative, quantitative, and
mixed methods approaches (6th ed.). Sage.

Hart, C. (2018). Doing a literature review: Releasing the research imagination (2nd ed.).
Sage.

Ibn Kathir, 1. (1999). Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim (S. ibn Muhammad Salamah, Ed.). Dar
Tayyibah.

Ibn Manzir, M. (2005). Lisan al- ‘Arab. Dar Sadir.
Ibn Taymiyyah, A. (1971). Mugaddimah fi usil al-tafsir. Dar al-Qur’an al-Karim.

499


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.).
Sage.

Mairizal, T. (2025). Epistemologi tafsir ishari: Kajian terhadap Haqd iq al-Tafsir karya
al-Sulami. Basha'’ir: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, 5(1), 41-53.
https://doi.org/10.47498/bashair.v5il.4654

Marwati, A., & Hamzah, 1. (2024). The history and dynamics of tafsir in the Tabi’in era.
Tafasir, 2(1), 98—114. https://doi.org/10.62376/tafasir.v2il.24

Mufid, F. (2020). Kritik epistemologis tafsir ishari Ibn ‘ Arabil. Hermeneutik: Jurnal Ilmu
Al-Qur’an dan Tafsir, 14(1), 1-22.
https://dx.doi.org/10.21043/hermeneutik.v14i1.6837

Munirah, M. (2017). Kontroversi penggunaan kisah israiliyyat dalam memahami ayat-
ayat kisah Al-Qur’an. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 16(2), 95-116.
https://doi.org/10.18592/jiu.v1612.1727

Neuendorf, K. A. (2017). The content analysis guidebook (2nd ed.). Sage.

Rahayu, R., & Alwizar, A. (2024). Tafsir ditinjau dari sumbernya: Bi al-ma’tsiir, bi al-
ra’y, bi al-isyari, bi al-maudhii‘, dan bi al-iyjmali. Tathwir: Jurnal Studi Al-Qur’an
dan Hadis, 2(2), 141-147. https://doi.org/10.51276/tathwir.v2i2.390

Rokhim, A. (2022). Sikap moderat mufassir terhadap riwayat isra’iliyyat. A/-Quds:
Jurnal Studi Alguran dan Hadis, 6(3), 1423-1446.
https://doi.org/10.29240/alquds.v613.4426

Saleh, W. A. (2010). The formation of the classical tafsir tradition: The Qur’an
commentary of al-Tha ‘labi (d. 427/1035). Brill.

Samsuri, A. S. (2015). Isra’1liyyat: Perkembangan dan dampaknya dalam tafsir al-Qur’an.
Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 197-215.
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.662

Shihab, M. Q. (1993). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu dalam
kehidupan masyarakat. Mizan.

Toedien, J., & Alwizar, A. (2024). Interpretation of the Qur’an based on its sources: An
analysis of tafsir bi al-ma’tsir, bi al-ra’y, and bi al-isyari. Ushuluna: Jurnal Ilmu
Ushuluddin, 10(1), 1-10. https://doi.org/10.15408/ushuluna.v10i1.41066

Zed, M. (2018). Metode penelitian kepustakaan (3rd ed.). Yayasan Obor Indonesia.

Zulaiha, E., Yahya, M., & Thsan, M. (2022). Argumentasi eksistensial tafsir sufi. Jurnal
Iman dan Spiritualitas, 2(3), 321-330. https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18317

500


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

