N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Agama Sebagai Konstruksi Sosial dan Wahyu Ilahi:
Analisis Komparatif Perspektif Barat dan Islam

Ash Shifa Annur!, Miftahul Jannah?
L2Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh
*Email: 241003034(@student.ar-raniry.ac.id

ABSTRACT

Religion has been extensively examined within Western sociological traditions,
predominantly interpreting it as a socio-historical construct. In contrast, Islamic thought
conceptualizes religion (ad-din) as divinely revealed, governing all human dimensions.
Despite abundant literature, comparative studies examining these paradigms through
epistemological frameworks remain limited. This study addresses this gap through
comparative-critical analysis of Western and Islamic perspectives on religion. Using
qualitative library research with thematic analysis, this article examines classical Western
thinkers (Comte, Durkheim, Marx, Freud, Weber) alongside Islamic scholars and
Qur'anic interpretations. Findings reveal fundamental epistemological divergence:
Western perspectives view religion as socio-historical construct subject to change, while
Islam positions religion as fixed divine revelation whose development occurs at
interpretive, not substantive, levels. Western evolutionary frameworks cannot fully apply
to Islamic religious dynamics without epistemological recalibration. This study
contributes to comparative religious studies by clarifying conceptual boundaries between
sociological and theological approaches, with implications for interfaith dialogue and
contemporary Islamic scholarship.

Keywords: Religion, Epistemology, Comparative Analysis, Western Perspective, Islamic
Perspective, Divine Revelation, Social Construction

Abstrak
Kajian agama dalam tradisi akademik Barat menempatkannya sebagai fenomena sosial-
psikologis yang lahir dari sejarah dan rasionalitas manusia. Sebaliknya, Islam
memandang agama (ad-din) sebagai wahyu ilahi yang menyeluruh. Meskipun literatur
agama melimpah, studi komparatif kritis melalui lensa epistemologis masih terbatas.
Penelitian ini menganalisis divergensi epistemologis perspektif Barat dan Islam terhadap
agama dengan metode library research kualitatif dan analisis tematik. Mengkaji pemikir
klasik Barat (Comte, Durkheim, Marx, Freud, Weber) dan sarjana Islam serta Al-Qur'an,
hasil penelitian menunjukkan: perspektif Barat memandang agama sebagai konstruksi
sosial dinamis, sedangkan Islam memposisikan agama sebagai wahyu ilahi tetap dengan
perkembangan pada level penafsiran. Framework evolusioner Barat tidak sepenuhnya
dapat diterapkan pada dinamika agama Islam tanpa rekalibrasi epistemologis. Penelitian
memberikan kontribusi teoretis bagi studi perbandingan agama dengan mengklarifikasi
batas konseptual antara pendekatan sosiologis dan teologis, serta implikasi untuk dialog
antaragama dan wacana keislaman kontemporer.

Kata kunci: Agama, Epistemologi, Studi Komparatif, Perspektif Barat, Perspektif Islam,
Wahyu Ilahi, Konstruksi Sosial

skeksk

407


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:241003034@student.ar-raniry.ac.id

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

A. PENDAHULUAN

Agama merupakan elemen fundamental dalam kehidupan manusia sebagai
pedoman moral, spiritual, dan sosial. Sejumlah kajian menunjukkan agama berperan
penting dalam membentuk perilaku, nilai, dan orientasi hidup individu maupun
masyarakat (Octaviana & Ramadhani, 2021; Andika, 2022). Dalam kajian akademik,
agama dipahami tidak hanya sebagai sistem kepercayaan normatif, tetapi juga sebagai
fenomena psikologis dan sosial (Yuhaniah, 2022).

Cara memahami agama tidak bersifat universal. Pemaknaan agama berkembang
berbeda antara Barat dan Islam, dipengaruhi oleh latar belakang historis, budaya, dan
kerangka epistemologis—merujuk pada sumber pengetahuan dan cara mengakses
kebenaran. Dalam perspektif Barat, agama dipahami melalui proses sekularisasi
Pencerahan (Enlightenment), menempatkan rasio sebagai sumber utama pengetahuan.
Pemikir seperti Comte, Durkheim, Marx, dan Freud memposisikan agama sebagai
konstruksi sosial yang historis dan dinamis, bukan sebagai wahyu ilahi yang absolut
(Berger & Luckmann, 1966; Stark & Finke, 2000).

Sebaliknya, Islam memandang agama (al-din) sebagai sistem kehidupan yang
bersumber dari wahyu Allah dan disampaikan melalui para nabi. Agama mengatur
hubungan manusia dengan Tuhan (hablum minallah) dan antarmanusia (hablum
minannas). Sumber kebenaran agama bersifat transenden, sementara akal berfungsi untuk
memahami dan mengimplementasikan wahyu dalam konteks kehidupan yang berubah
(Rahman, 1979; Nasr, 1981).

Pandangan epistemologis Islam tercermin dalam Al-Qur'an. QS. Al-Baqgarah [2]:
256 menegaskan "Tidak ada paksaan dalam agama; sesungguhnya telah jelas jalan yang
benar dari jalan yang sesat." QS. Ali 'Imran [3]: 19 menyatakan "Sesungguhnya agama di
sisi Allah ialah Islam." QS. Al-'Alaq [96]: 1-5 menekankan pengetahuan: "Bacalah
dengan nama Tuhanmu yang menciptakan." QS. Al-Isra [17]: 36 mengintegrasikan akal:
"Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan;
sesungguhnya pendengaran, penglihatan, dan hati akan diminta pertanggungan
jawabnya." Hadis Nabi Muhammad SAW menyatakan "agama adalah nasihat" (Sahih
Muslim, No. 55), menegaskan agama sebagai pedoman moral dan sosial (Al-Ghazali,

2011).

408


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Perbedaan mendasar menunjukkan divergensi epistemologis dalam pemahaman
agama. Jika Barat menekankan rasionalitas empiris sebagai dasar pengetahuan, Islam
menempatkan wahyu sebagai sumber utama yang terintegrasi dengan akal. Penelitian
komparatif yang menganalisis divergensi ini masih terbatas di jurnal terakreditasi,
khususnya dalam wacana akademik keislaman Indonesia. Sebagian literatur bersifat
deskriptif atau menggunakan framework Barat tanpa rekalibrasi epistemologis,
berpotensi mengabaikan dimensi normatif dan transendental tradisi Islam. Oleh karena
itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep agama dalam perspektif Barat
melalui tokoh-tokoh klasik; menganalisis konsep agama dalam perspektif Islam dari;
mengidentifikasi divergensi epistemologis antara kedua perspektif; dan menunjukkan

implikasi teoretis bagi studi perbandingan agama.

B. METODE

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research) dan analisis tematik. Sumber data berupa literatur akademik ditelusuri
melalui Google Scholar, DOAJ, JSTOR, ProQuest Islamic Journal Collection, dan jurnal
nasional terakreditasi. Penelitian ini memanfaatkan karya klasik pemikir Barat (Comte,
Durkheim, Marx, Freud, Weber), literatur keislaman kontemporer tentang agama (ad-din)
sebagai sistem dari wahyu ilahi, serta sumber primer Al-Qur'an dan Hadis. Penelitian
mengumpulkan dan mengelompokkan sumber berdasarkan perspektif Barat dan Islam
serta topik yang berkaitan dengan konsep, sumber, fungsi, dan perkembangan agama.

Analisis dilakukan melalui tiga tahap utama. Pertama, pengkodean tema dengan
mengidentifikasi tema-tema utama terkait (a) sumber dan asal agama, (b) ontologi agama,
(c) fungsi agama dalam kehidupan manusia, dan (d) arah perkembangan agama. Kedua,
analisis komparatif dengan membandingkan tema-tema antara perspektif Barat dan Islam,
mengidentifikasi persamaan, perbedaan, dan divergensi epistemologis yang mendasari
masing-masing pandangan. Ketiga, sintesis dan interpretasi hasil untuk menarik
kesimpulan tentang divergensi epistemologis dan implikasi teoretisnya bagi studi
perbandingan agama (Braun & Clarke, 20006).

Batasan kajian ini mencakup fokus pada ranah konseptual dan teoretis mengenai
pemahaman agama dalam perspektif Barat dan Islam tanpa membahas praktik

keberagamaan empiris atau studi lapangan. Kajian ini juga tidak membahas tradisi

409


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

keagamaan lain seperti Hindu, Buddha, atau Kristen secara mendalam, tetapi membatasi
cakupan pada dua perspektif utama untuk memastikan analisis yang sistematis dan
mendalam. Implikasi praktis hanya dibahas secara teoretis, sementara implementasi

empiris di lapangan disarankan untuk penelitian selanjutnya.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Dasar Agama

Agama adalah fenomena universal dalam peradaban manusia yang membentuk
sistem nilai, pola pikir, dan tatanan sosial. Secara konseptual, agama bukan hanya sistem
kepercayaan terhadap kekuatan transenden, tetapi juga merupakan kerangka normatif
yang mengarahkan perilaku individu dan kolektif. Agama menjadi objek kajian
multidisipliner yang melibatkan pendekatan filosofis, sosiologis, psikologis, dan teologis
(Octaviana & Ramadhani, 2021; Geertz, 1973).

Dalam kajian akademik, agama didefinisikan secara beragam sesuai dengan
kerangka epistemologis yang digunakan. Secara umum, agama dipahami sebagai sistem
kepercayaan dan praktik yang berkaitan dengan hal-hal sakral dan memberikan makna,
keteraturan, serta orientasi hidup bagi manusia (Andika, 2022). Dari perspektif psikologi
agama, agama adalah bagian dari kesadaran manusia yang tercermin dalam sikap,
perilaku, dan pengalaman religius individu, memengaruhi pengambilan keputusan,
pembentukan identitas, dan respons terhadap realitas kehidupan (Yuhaniah, 2022).
Namun, pemahaman agama tidak bersifat tunggal dan statis. Perbedaan latar belakang
historis, budaya, dan epistemologis melahirkan perbedaan mendasar dalam cara agama
dimaknai.

Dalam tradisi Barat modern, agama dipahami sebagai fenomena yang lahir dari
pengalaman manusia dan berkembang seiring dengan perubahan sosial. Dalam tradisi
Islam, agama (ad-din) dipahami sebagai sistem kehidupan yang bersumber dari wahyu
ilahi dengan otoritas normatif yang transenden dan substansi yang tidak berubah (Syahri
et al., 2024; Al-Attas, 1993). Perbedaan ini menunjukkan bahwa konsep agama tidak
dapat dilepaskan dari sumber pengetahuan yang memahaminya. Jika agama dipahami
sebagai produk dari rasionalitas dan pengalaman empiris, maka agama akan diposisikan
sebagai konstruksi sosial yang dinamis. Jika dipahami sebagai wahyu, maka
perkembangan agama bukan merupakan perubahan substansi ajaran, melainkan dinamika

pemahaman manusia terhadap nilai-nilai ilahiah yang tetap.

410


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

2. Pandangan Barat tentang Agama
1) Pergeseran Pendekatan Barat

Dalam tradisi Barat modern, agama mengalami pergeseran makna yang
signifikan. Dari pemahaman sebagai sistem kepercayaan yang berbasis wahyu di era
medieval, berkembang menjadi objek kajian ilmiah yang dapat dianalisis secara rasional
dan empiris. Pergeseran ini tidak terlepas dari pengaruh Pencerahan (Enlightenment)
yang menempatkan rasio sebagai sumber utama pengetahuan dan kebenaran (Tylor,
1871; Berger, 1967). Pendekatan ilmiah terhadap agama berkembang melalui sosiologi,
psikologi, dan sejarah agama, yang secara umum memandang agama sebagai produk dari
aktivitas manusia—baik sosial, psikologis, atau hasil dari evolusi intelektual.
Perkembangan konsep agama dalam perspektif Barat tidak diarahkan pada kebenaran
teologis yang absolut, melainkan pada fungsi sosial, asal-usul psikologis, dan peranannya
dalam kehidupan sosial yang dinamis (Durkheim, 1912/2001).

2) Pemikir-Pemikir Barat tentang Agama

Auguste Comte (1798-1857): Comte memandang agama sebagai bagian integral
dari evolusi intelektual manusia melalui "The Law of Three Stages" (Comte, 1830/1974).
Pemikiran manusia berkembang melalui tiga tahap: (1) tahap teologis—manusia
menjelaskan fenomena alam melalui kekuatan-kekuatan supranatural; (2) tahap
metafisik—manusia mencari sebab-sebab abstrak; dan (3) tahap positif (ilmiah)—
manusia mengandalkan observasi empiris dan hukum-hukum alam. Agama diposisikan
pada tahap awal yang secara alami akan ditinggalkan ketika masyarakat mencapai tahap
positif. Implikasinya, agama adalah fenomena sementara yang akan digantikan oleh ilmu
pengetahuan. Namun, kritik terhadap pandangan Comte menunjukkan bahwa premis
evolusioner ini tidak sepenuhnya terbukti; agama tetap berkembang bahkan di era modern
yang sangat ilmiah (Stark & Finke, 2000; Watt, 1988).

Emile Durkheim (1858-1917): Durkheim menempatkan agama sebagai institusi
sosial yang membangun dan mempertahankan solidaritas sosial. Dalam karya
monumentalnya "The Elementary Forms of the Religious Life" (Durkheim, 1912/2001),
Durkheim mendefinisikan agama sebagai "unified system of beliefs and practices relative
to sacred things...which unite into one single moral community called a Church" (p. 44).
Agama bukan tentang kepercayaan kepada dewa atau makhluk supranatural, melainkan

tentang hal-hal sakral (sacred) yang membedakan diri dari hal-hal profan (profane).

411


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Fungsi utama agama adalah menciptakan ikatan solidaritas sosial yang mempersatukan
individu-individu dalam komunitas moral yang kuat. Perkembangan agama berkaitan erat
dengan kebutuhan masyarakat untuk menjaga kohesi sosial dalam perubahan yang cepat.
Kontribusi Durkheim menunjukkan bahwa agama memiliki fungsi sosial yang nyata dan
penting. Namun, reduksi agama semata-mata menjadi fungsi sosial dapat mengabaikan
dimensi normatif dan transendental yang menjadi inti dari pengalaman keberagamaan
(McCutcheon, 2007).

Karl Marx (1818-1883): Marx memandang agama melalui lensa materialisme
historis, di mana agama adalah bagian dari superstruktur yang mencerminkan kondisi
ekonomi dan relasi-relasi produksi. Ungkapan terkenalnya: agama adalah "opium of the
people"—suatu ideologi yang meredam penderitaan kelas yang tertindas dan
mempertahankan status quo kapitalisme (Marx & Engels, 1844/1970). Agama tidak lahir
dari kebutuhan spiritual yang autentik, tetapi dari ketidakseimbangan ekonomi dan
eksploitasi kelas. Perkembangan agama mengikuti dinamika struktur ekonomi dan
konflik kelas; ketika kapitalisme akhirnya runtuh dan digantikan oleh komunisme, agama
juga akan menghilang. Kritik terhadap pendekatan Marx menunjukkan bahwa
determinisme ekonomis ini terlalu reduksionis. Agama bukan sekadar alat ideologi;
agama memiliki dimensi spiritual dan psikologis yang tidak dapat dijelaskan hanya
melalui kondisi ekonomi. Fakta bahwa agama tetap berkembang bahkan di masyarakat
yang mencapai kemakmuran ekonomi menunjukkan bahwa motif agama melampaui
sekadar "coping mechanism" terhadap penderitaan ekonomi (Stark & Finke, 2000; Nasr,
1981).

Sigmund Freud (1856-1939): Freud mendekati agama dari perspektif psikologi
mendalam. Dalam karyanya "The Future of an Illusion" (Freud, 1927/1961), Freud
memandang agama sebagai ilusi kolektif yang muncul dari kebutuhan psikologis manusia
akan rasa aman, perlindungan, dan penyelesaian konflik intrapsikis. Agama merupakan
bentuk proyeksi dari figur ayah yang ideal—dalam psikologi Freudian manusia
menciptakan konsep Tuhan sebagai representasi dari superego mereka yang ideal. Agama
berkembang sebagai mekanisme pertahanan psikologis (defense mechanism) untuk
mengatasi kecemasan eksistensial dan ketidakpastian hidup. Seiring dengan
perkembangan rasionalitas dan kematangan psikologis manusia, Freud memprediksi

bahwa ketergantungan pada agama akan menurun. Namun, kritik terhadap pandangan

412


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Freud menunjukkan bahwa reduksi agama menjadi proyeksi psikologis semata
mengabaikan kemungkinan bahwa agama memiliki dimensi ontologis yang nyata.
Prediksi Freud bahwa agama menurun dengan kematangan psikologis juga tidak terbukti;
banyak individu yang secara psikologis matang tetap religius dan menemukan harmoni
antara agama dan rasionalitas (Watt, 1988; James, 1902/1987).

Max Weber (1864-1920): Weber menawarkan pendekatan interpretatif yang
menekankan peran agama sebagai sumber motivasi tindakan sosial. Dalam "The
Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism" (Weber, 1905/2002), Weber menunjukkan
bahwa nilai-nilai keagamaan dapat mendorong perubahan sosial dan ekonomi. Etika
Protestan—penekanan pada kerja keras, kesederhanaan, dan akumulasi modal sebagai
tanda grasi ilahi—menciptakan "spirit of capitalism" modern. Weber tidak memandang
agama sebagai sekadar refleksi dari struktur sosial, melainkan sebagai kekuatan yang
mampu membentuk realitas sosial. Kontribusi Weber sangat penting karena memberikan
ruang bagi dimensi normatif agama tanpa sepenuhnya menolak rasionalitas sebagai
kerangka analisis. Perbandingan Konseptual dapat dilihat pada tabel berikut:

Tabel 1. Perbandingan Pemikiran

Tokoh Pendekatan Konsep Arah Kritik
Agama Perkembangan
Comte Evolusioner-  Tahap awal Tergeser oleh Premis tidak
Positivistik pemikiran sains terbukti; agama
manusia tetap berkembang
Durkheim Sosiologis- Perekat Bertahan sesuai Reduksionis;
Fungsional solidaritas kebutuhan sosial ~ abaikan  dimensi
sosial normatif
Marx Materialis- Ideologi kelas Berubah seiring Determinisme
Historis dominan struktur ekonomi  ekonomis; abaikan
dimensi spiritual
Freud Psikologis Ilusi kolektif Berkurang seiring Reduksionis;
dari kematangan prediksi tidak
kebutuhan psikis terbukti
psikologis
Weber Sosiologis- Motivasi Dapat mendorong Framework
Interpretatif tindakan perubahan sosial  rasionalitas
sosial instrumental tetap
dominan

Berdasarkan sintesis tersebut, pemikiran Barat modern secara umum memandang
agama sebagai fenomena yang bersumber dari aktivitas manusia—baik sosial, psikologis,

maupun historis. Perbedaan antarokoh terletak pada aspek penyebab dan fungsi agama,

413


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

bukan pada sumber transendentalnya. Pandangan ini memberikan kontribusi besar
terhadap kajian ilmiah agama, namun sekaligus menunjukkan keterbatasan ketika agama
direduksi semata-mata sebagai konstruksi manusia, mengabaikan kemungkinan dimensi
transendental agama.
3. Pandangan Islam tentang Agama
1) Konsep Ad-Din sebagai Landasan Epistemologis

Dalam perspektif Islam, agama dipahami melalui konsep ad-din, yang tidak hanya
bermakna sistem kepercayaan spiritual, tetapi juga mencakup tatanan normatif yang
mengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Berbeda dengan tradisi Barat yang
memahami agama sebagai fenomena sosial atau psikologis, Islam menempatkan agama
sebagai sistem kebenaran yang bersumber langsung dari wahyu Allah SWT (Al-Attas,
1993). Pembahasan agama dalam Islam harus dimulai dari sumber epistemologisnya,
yaitu Al-Qur'an dan Hadis, bukan dari pengalaman manusia semata.

Al-Qur'an menegaskan bahwa agama merupakan ketetapan ilahi. QS. Ali 'Tmran
[3]: 19 menyatakan: "Sesungguhnya agama (yang diterima) di sisi Allah ialah Islam."
Ayat ini menunjukkan bahwa konsep agama dalam Islam bersifat normatif dan
transenden, bukan hasil dari konstruksi sosial. QS. Al-Ma'idah [5]: 3 menegaskan "Hari
ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, telah Aku cukupkan nikmat-Ku bagimu,
dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu." Ayat ini menunjukkan bahwa agama tidak
mengalami perkembangan secara manusiawi, tetapi disempurnakan oleh Allah melalui
wahyu terakhir yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. Dengan demikian,
perkembangan agama dalam Islam bukan merupakan perubahan substansi ajaran,
melainkan dinamika pemahaman manusia terhadap wahyu.

2) Epistemologi Wahyu dan Posisi Akal

Epistemologi Islam menempatkan wahyu sebagai sumber utama pengetahuan,
sementara akal berfungsi sebagai instrumen untuk memahami, menafsirkan, dan
mengimplementasikan wahyu dalam konteks kehidupan yang terus berubah (Nasr, 1981).
Relasi antara wahyu dan akal bersifat integratif, bukan dikotomis. Akal tidak berdiri
independen dari wahyu seperti halnya rasionalitas dalam tradisi Barat modern, tetapi
bekerja dalam kerangka nilai-nilai ilahiah (Rahman, 1979). Hal ini membedakan secara
mendasar pandangan Islam dari epistemologi Barat yang cenderung menempatkan

rasionalitas dan empirisme sebagai sumber pengetahuan tertinggi. Dalam Islam, wahyu

414


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

berfungsi sebagai tolok ukur kebenaran, sementara akal berperan untuk memahami
realitas empiris tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip normatif agama. Perbedaan
epistemologis ini menjelaskan mengapa Islam tidak mengenal konsep sekularisasi agama
sebagaimana terjadi dalam peradaban Barat.

3) Konsep Kesempurnaan Agama dan Dinamika Pemaknaan

Islam memandang agama sebagai sistem yang telah sempurna secara prinsip.
Kesempurnaan agama tidak berarti stagnasi pemikiran, melainkan penegasan bahwa
nilai-nilai dasar agama bersifat tetap, sementara penerapannya bersifat dinamis. Nabi
Muhammad SAW menyatakan: "Agama adalah nasihat kepada Allah, kepada Rasul-Nya,
kepada para pemimpin kaum Muslim, dan kepada seluruh umat Islam" (Sahih Muslim,
No. 55; Al-Ghazali, 2011). Hadis ini menunjukkan bahwa agama merupakan sistem yang
dinamis dalam penerapannya namun tetap pada prinsip-prinsip fundamental.

Sepanjang sejarah peradaban Islam, dinamika pemaknaan agama tercermin dalam
keragaman pendekatan keilmuan: fikih, teologi (ilm al-kalam), filsafat, dan tasawuf.
Keragaman ini tidak menunjukkan fragmentasi konsep agama, melainkan fleksibilitas
metodologis dalam memahami wahyu (Hallaq, 2009). Tokoh-tokoh pemikir Islam seperti
Al-Ghazali, Ibn Rushd, dan Ibn Khaldun tidak dipahami sebagai pembentuk agama baru,
melainkan sebagai representasi dari upaya intelektual dalam merespons tantangan
zamannya sambil tetap pada prinsip-prinsip wahyu (Al-Ghazali, 2011; Khaldun,
1377/1967). Dalam fikih, pengembangan metode qiyas (analogi) dan maslahah
(kepentingan umum) menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip wahyu diaplikasikan
dalam konteks sosial-historis yang berbeda tanpa mengubah substansi ajaran. Berbeda
dengan tradisi Barat yang memandang agama sebagai hasil evolusi pemikiran manusia,
Islam memandang dinamika pemiknaan agama sebagai respons epistemologis terhadap
perubahan sosial, dengan agama tetap menjadi pusat orientasi nilai, bukan objek yang
terpinggirkan oleh rasionalitas modern.

4) Perbandingan Epistemologis Islam dan Barat

Perbedaan mendasar antara Islam dan Barat terletak pada sumber dan arah
perkembangan agama. Barat memandang agama berkembang dari mitos menuju
rasionalitas ilmiah (Comte, 1830/1974), sedangkan Islam memandang agama sebagai
wahyu yang tetap secara prinsip, namun dinamis dalam pemahaman. Agama dalam Islam

berfungsi sebagai sumber makna, moralitas, dan orientasi hidup yang tidak dapat

415


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

direduksi menjadi konstruksi sosial atau psikologis semata. Perkembangan agama dalam
Islam tidak dapat dianalisis dengan kerangka evolusioner Barat. Sebaliknya, Islam
menawarkan model perkembangan agama yang berbasis pada integrasi wahyu dan akal,

yang memungkinkan agama tetap relevan tanpa kehilangan otoritas normatifnya.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan pandangan Barat dan Islam tentang
agama terletak pada divergensi epistemologis yang mendasari cara agama dipahami dan
dikembangkan. Perspektif Barat memposisikan agama sebagai fenomena sosial-
psikologis-historis yang lahir dari pengalaman manusia dan berkembang seiring dengan
perubahan struktur masyarakat, dengan implikasi terjadinya reduksi peran agama dalam
kehidupan publik modern. Sebaliknya, perspektif Islam memahami agama (ad-din)
sebagai sistem kehidupan yang bersumber dari wahyu ilahi, bersifat normatif dan
transenden, serta tetap relevan melalui dinamika penafsiran dan kontekstualisasi nilai-
nilai wahyu melalui integrasi antara wahyu dan akal. Sintesis komparatif ini menegaskan
bahwa kerangka analisis evolusioner Barat tidak sepenuhnya dapat diterapkan pada
dinamika agama Islam tanpa rekalibrasi epistemologis yang fundamental.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada upaya memposisikan agama sebagai
konsep epistemologis yang memiliki sumber, otoritas, dan arah perkembangan berbeda
dalam masing-masing peradaban. Perbedaan paradigmatik ini memiliki implikasi penting
bagi studi perbandingan agama, dialog antaragama yang lebih konstruktif dan saling
menghormati, serta wacana akademik keislaman kontemporer yang menghargai dimensi
transendental agama tanpa mengabaikan realitas sosial. Dengan pendekatan integratif
yang mampu menjembatani dimensi wahyu dan realitas sosial, penelitian ini memperkaya
kajian perbandingan agama dan membuka peluang untuk penelitian lanjutan yang
mengkaji implikasi epistemologis agama dalam konteks praktik keberagamaan,

pluralisme, dan isu-isu global di era modernitas.

*kk

416


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

REFERENCES

Al-Attas, M. N. (1993). Islam and secularism. International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, A. H. M. (2011). Ihya' ulum al-din: Book 1-4 (Revival of the Religious
Sciences). International Islamic Publishing House.

Andika, A. (2022). Agama dan perkembangan teknologi di era modern. Abrahamic
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 2(2), 129—139.

Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion.
Doubleday.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in the
sociology of knowledge. Doubleday.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative
Research in Psychology, 3(2), 77-101.

Comte, A. (1830/1974). Course in positive philosophy (Cours de Philosophie Positive).
AMS Press.

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Durkheim, E. (1912/2001). The elementary forms of religious life (Les formes
¢lémentaires de la vie religieuse). Oxford University Press.

Freud, S. (1927/1961). The future of an illusion (Die Zukunft einer Illusion). W. W.
Norton & Company.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books.

Hallag, W. B. (2009). An introduction to Islamic law (2nd ed.). Cambridge University
Press.

James, W. (1902/1987). The varieties of religious experience: A study in human nature.
Harvard University Press.

Khaldun, 1. (1377/1967). Al-Muqaddimah: An introduction to history (trans. F.
Rosenthal). Princeton University Press.

Marx, K., & Engels, F. (1844/1970). The holy family, or critique of critical critique.
International Publishers.

McCutcheon, R. T. (Ed.). (2007). The insider/outsider problem in the study of religion:
A reader. Cassell.

Nasr, S. H. (1981). Knowledge and the sacred: An outline of sacred cosmology and
ontology. Crossroad.

Octaviana, D. R., & Ramadhani, R. A. (2021). Hakikat manusia: Pengetahuan, ilmu
pengetahuan, filsafat, dan agama. Jurnal Tawadhu, 5(2), 143—-159.

Rahman, F. (1979). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.
University of Chicago Press.

Stark, R., & Finke, R. (2000). Acts of faith: Explaining the human side of religion.
University of California Press.

417


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

N JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https:/ /jigm.lakaspia.org

Sugiana, A. (2019). Islamic education perspective of Imam Al-Ghazali and its relevance
with education in Indonesia. Jurnal Tarbiyah, 26(1), 14-31.

Syahri, P., Satriyadi, S., Iskandar, T., Zulkarnen, Z., Kalsum, U., & Hadijaya, Y. (2024).
Implementasi modernisasi agama di kampus UIN Raden Fatah Palembang.
Academy of Education Journal, 15(1), 278-287.

Tylor, E. B. (1871). Primitive culture: Researches into the development of mythology,
philosophy, religion, language, art, and custom (Vol. 1). John Murray.

Waruwu, M. (2023). Pendekatan penelitian pendidikan: Metode kualitatif, kuantitatif, dan
mixed method. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 2896-2910.

Watt, W. M. (1988). Islamic philosophy and theology: An extended survey (2nd ed.).
Edinburgh University Press.

Weber, M. (1905/2002). The Protestant ethic and the spirit of capitalism (trans. S. P.
Kalberg). Routledge.

Yuhaniah, R. (2022). Psikologi agama dalam pembentukan jiwa keagamaan remaja.
Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 12(1), 12—42.

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan [Library research method] (3rd ed.).
Yayasan Obor Indonesia.

418


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

