
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

407 

Agama Sebagai Konstruksi Sosial dan Wahyu Ilahi:  
Analisis Komparatif Perspektif Barat dan Islam 

 
Ash Shifa Annur1, Miftahul Jannah2 

1,2Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh 
*Email: 241003034@student.ar-raniry.ac.id  

 
ABSTRACT 

Religion has been extensively examined within Western sociological traditions, 
predominantly interpreting it as a socio-historical construct. In contrast, Islamic thought 
conceptualizes religion (ad-dīn) as divinely revealed, governing all human dimensions. 
Despite abundant literature, comparative studies examining these paradigms through 
epistemological frameworks remain limited. This study addresses this gap through 
comparative-critical analysis of Western and Islamic perspectives on religion. Using 
qualitative library research with thematic analysis, this article examines classical Western 
thinkers (Comte, Durkheim, Marx, Freud, Weber) alongside Islamic scholars and 
Qur'anic interpretations. Findings reveal fundamental epistemological divergence: 
Western perspectives view religion as socio-historical construct subject to change, while 
Islam positions religion as fixed divine revelation whose development occurs at 
interpretive, not substantive, levels. Western evolutionary frameworks cannot fully apply 
to Islamic religious dynamics without epistemological recalibration. This study 
contributes to comparative religious studies by clarifying conceptual boundaries between 
sociological and theological approaches, with implications for interfaith dialogue and 
contemporary Islamic scholarship. 
Keywords: Religion, Epistemology, Comparative Analysis, Western Perspective, Islamic 
Perspective, Divine Revelation, Social Construction 

Abstrak 
Kajian agama dalam tradisi akademik Barat menempatkannya sebagai fenomena sosial-
psikologis yang lahir dari sejarah dan rasionalitas manusia. Sebaliknya, Islam 
memandang agama (ad-dīn) sebagai wahyu ilahi yang menyeluruh. Meskipun literatur 
agama melimpah, studi komparatif kritis melalui lensa epistemologis masih terbatas. 
Penelitian ini menganalisis divergensi epistemologis perspektif Barat dan Islam terhadap 
agama dengan metode library research kualitatif dan analisis tematik. Mengkaji pemikir 
klasik Barat (Comte, Durkheim, Marx, Freud, Weber) dan sarjana Islam serta Al-Qur'an, 
hasil penelitian menunjukkan: perspektif Barat memandang agama sebagai konstruksi 
sosial dinamis, sedangkan Islam memposisikan agama sebagai wahyu ilahi tetap dengan 
perkembangan pada level penafsiran. Framework evolusioner Barat tidak sepenuhnya 
dapat diterapkan pada dinamika agama Islam tanpa rekalibrasi epistemologis. Penelitian 
memberikan kontribusi teoretis bagi studi perbandingan agama dengan mengklarifikasi 
batas konseptual antara pendekatan sosiologis dan teologis, serta implikasi untuk dialog 
antaragama dan wacana keislaman kontemporer. 
Kata kunci: Agama, Epistemologi, Studi Komparatif, Perspektif Barat, Perspektif Islam, 
Wahyu Ilahi, Konstruksi Sosial 

*** 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:241003034@student.ar-raniry.ac.id


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

408 

A. PENDAHULUAN  

Agama merupakan elemen fundamental dalam kehidupan manusia sebagai 

pedoman moral, spiritual, dan sosial. Sejumlah kajian menunjukkan agama berperan 

penting dalam membentuk perilaku, nilai, dan orientasi hidup individu maupun 

masyarakat (Octaviana & Ramadhani, 2021; Andika, 2022). Dalam kajian akademik, 

agama dipahami tidak hanya sebagai sistem kepercayaan normatif, tetapi juga sebagai 

fenomena psikologis dan sosial (Yuhaniah, 2022). 

Cara memahami agama tidak bersifat universal. Pemaknaan agama berkembang 

berbeda antara Barat dan Islam, dipengaruhi oleh latar belakang historis, budaya, dan 

kerangka epistemologis—merujuk pada sumber pengetahuan dan cara mengakses 

kebenaran. Dalam perspektif Barat, agama dipahami melalui proses sekularisasi 

Pencerahan (Enlightenment), menempatkan rasio sebagai sumber utama pengetahuan. 

Pemikir seperti Comte, Durkheim, Marx, dan Freud memposisikan agama sebagai 

konstruksi sosial yang historis dan dinamis, bukan sebagai wahyu ilahi yang absolut 

(Berger & Luckmann, 1966; Stark & Finke, 2000). 

Sebaliknya, Islam memandang agama (al-dīn) sebagai sistem kehidupan yang 

bersumber dari wahyu Allah dan disampaikan melalui para nabi. Agama mengatur 

hubungan manusia dengan Tuhan (ḥablum minallāh) dan antarmanusia (ḥablum 

minannās). Sumber kebenaran agama bersifat transenden, sementara akal berfungsi untuk 

memahami dan mengimplementasikan wahyu dalam konteks kehidupan yang berubah 

(Rahman, 1979; Nasr, 1981). 

Pandangan epistemologis Islam tercermin dalam Al-Qur'an. QS. Al-Baqarah [2]: 

256 menegaskan "Tidak ada paksaan dalam agama; sesungguhnya telah jelas jalan yang 

benar dari jalan yang sesat." QS. Ali 'Imran [3]: 19 menyatakan "Sesungguhnya agama di 

sisi Allah ialah Islam." QS. Al-'Alaq [96]: 1-5 menekankan pengetahuan: "Bacalah 

dengan nama Tuhanmu yang menciptakan." QS. Al-Isra [17]: 36 mengintegrasikan akal: 

"Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan; 

sesungguhnya pendengaran, penglihatan, dan hati akan diminta pertanggungan 

jawabnya." Hadis Nabi Muhammad SAW menyatakan "agama adalah nasihat" (Sahih 

Muslim, No. 55), menegaskan agama sebagai pedoman moral dan sosial (Al-Ghazali, 

2011). 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

409 

Perbedaan mendasar menunjukkan divergensi epistemologis dalam pemahaman 

agama. Jika Barat menekankan rasionalitas empiris sebagai dasar pengetahuan, Islam 

menempatkan wahyu sebagai sumber utama yang terintegrasi dengan akal. Penelitian 

komparatif yang menganalisis divergensi ini masih terbatas di jurnal terakreditasi, 

khususnya dalam wacana akademik keislaman Indonesia. Sebagian literatur bersifat 

deskriptif atau menggunakan framework Barat tanpa rekalibrasi epistemologis, 

berpotensi mengabaikan dimensi normatif dan transendental tradisi Islam. Oleh karena 

itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep agama dalam perspektif Barat 

melalui tokoh-tokoh klasik; menganalisis konsep agama dalam perspektif Islam dari; 

mengidentifikasi divergensi epistemologis antara kedua perspektif; dan menunjukkan 

implikasi teoretis bagi studi perbandingan agama. 

 

B. METODE 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research) dan analisis tematik. Sumber data berupa literatur akademik ditelusuri 

melalui Google Scholar, DOAJ, JSTOR, ProQuest Islamic Journal Collection, dan jurnal 

nasional terakreditasi. Penelitian ini memanfaatkan karya klasik pemikir Barat (Comte, 

Durkheim, Marx, Freud, Weber), literatur keislaman kontemporer tentang agama (ad-dīn) 

sebagai sistem dari wahyu ilahi, serta sumber primer Al-Qur'an dan Hadis. Penelitian 

mengumpulkan dan mengelompokkan sumber berdasarkan perspektif Barat dan Islam 

serta topik yang berkaitan dengan konsep, sumber, fungsi, dan perkembangan agama. 

Analisis dilakukan melalui tiga tahap utama. Pertama, pengkodean tema dengan 

mengidentifikasi tema-tema utama terkait (a) sumber dan asal agama, (b) ontologi agama, 

(c) fungsi agama dalam kehidupan manusia, dan (d) arah perkembangan agama. Kedua, 

analisis komparatif dengan membandingkan tema-tema antara perspektif Barat dan Islam, 

mengidentifikasi persamaan, perbedaan, dan divergensi epistemologis yang mendasari 

masing-masing pandangan. Ketiga, sintesis dan interpretasi hasil untuk menarik 

kesimpulan tentang divergensi epistemologis dan implikasi teoretisnya bagi studi 

perbandingan agama (Braun & Clarke, 2006).  

Batasan kajian ini mencakup fokus pada ranah konseptual dan teoretis mengenai 

pemahaman agama dalam perspektif Barat dan Islam tanpa membahas praktik 

keberagamaan empiris atau studi lapangan. Kajian ini juga tidak membahas tradisi 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

410 

keagamaan lain seperti Hindu, Buddha, atau Kristen secara mendalam, tetapi membatasi 

cakupan pada dua perspektif utama untuk memastikan analisis yang sistematis dan 

mendalam. Implikasi praktis hanya dibahas secara teoretis, sementara implementasi 

empiris di lapangan disarankan untuk penelitian selanjutnya. 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Konsep Dasar Agama 

Agama adalah fenomena universal dalam peradaban manusia yang membentuk 

sistem nilai, pola pikir, dan tatanan sosial. Secara konseptual, agama bukan hanya sistem 

kepercayaan terhadap kekuatan transenden, tetapi juga merupakan kerangka normatif 

yang mengarahkan perilaku individu dan kolektif. Agama menjadi objek kajian 

multidisipliner yang melibatkan pendekatan filosofis, sosiologis, psikologis, dan teologis 

(Octaviana & Ramadhani, 2021; Geertz, 1973). 

Dalam kajian akademik, agama didefinisikan secara beragam sesuai dengan 

kerangka epistemologis yang digunakan. Secara umum, agama dipahami sebagai sistem 

kepercayaan dan praktik yang berkaitan dengan hal-hal sakral dan memberikan makna, 

keteraturan, serta orientasi hidup bagi manusia (Andika, 2022). Dari perspektif psikologi 

agama, agama adalah bagian dari kesadaran manusia yang tercermin dalam sikap, 

perilaku, dan pengalaman religius individu, memengaruhi pengambilan keputusan, 

pembentukan identitas, dan respons terhadap realitas kehidupan (Yuhaniah, 2022). 

Namun, pemahaman agama tidak bersifat tunggal dan statis. Perbedaan latar belakang 

historis, budaya, dan epistemologis melahirkan perbedaan mendasar dalam cara agama 

dimaknai. 

Dalam tradisi Barat modern, agama dipahami sebagai fenomena yang lahir dari 

pengalaman manusia dan berkembang seiring dengan perubahan sosial. Dalam tradisi 

Islam, agama (ad-dīn) dipahami sebagai sistem kehidupan yang bersumber dari wahyu 

ilahi dengan otoritas normatif yang transenden dan substansi yang tidak berubah (Syahri 

et al., 2024; Al-Attas, 1993). Perbedaan ini menunjukkan bahwa konsep agama tidak 

dapat dilepaskan dari sumber pengetahuan yang memahaminya. Jika agama dipahami 

sebagai produk dari rasionalitas dan pengalaman empiris, maka agama akan diposisikan 

sebagai konstruksi sosial yang dinamis. Jika dipahami sebagai wahyu, maka 

perkembangan agama bukan merupakan perubahan substansi ajaran, melainkan dinamika 

pemahaman manusia terhadap nilai-nilai ilahiah yang tetap. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

411 

2. Pandangan Barat tentang Agama 

1) Pergeseran Pendekatan Barat 

Dalam tradisi Barat modern, agama mengalami pergeseran makna yang 

signifikan. Dari pemahaman sebagai sistem kepercayaan yang berbasis wahyu di era 

medieval, berkembang menjadi objek kajian ilmiah yang dapat dianalisis secara rasional 

dan empiris. Pergeseran ini tidak terlepas dari pengaruh Pencerahan (Enlightenment) 

yang menempatkan rasio sebagai sumber utama pengetahuan dan kebenaran (Tylor, 

1871; Berger, 1967). Pendekatan ilmiah terhadap agama berkembang melalui sosiologi, 

psikologi, dan sejarah agama, yang secara umum memandang agama sebagai produk dari 

aktivitas manusia—baik sosial, psikologis, atau hasil dari evolusi intelektual. 

Perkembangan konsep agama dalam perspektif Barat tidak diarahkan pada kebenaran 

teologis yang absolut, melainkan pada fungsi sosial, asal-usul psikologis, dan peranannya 

dalam kehidupan sosial yang dinamis (Durkheim, 1912/2001). 

2) Pemikir-Pemikir Barat tentang Agama 

Auguste Comte (1798-1857): Comte memandang agama sebagai bagian integral 

dari evolusi intelektual manusia melalui "The Law of Three Stages" (Comte, 1830/1974). 

Pemikiran manusia berkembang melalui tiga tahap: (1) tahap teologis—manusia 

menjelaskan fenomena alam melalui kekuatan-kekuatan supranatural; (2) tahap 

metafisik—manusia mencari sebab-sebab abstrak; dan (3) tahap positif (ilmiah)—

manusia mengandalkan observasi empiris dan hukum-hukum alam. Agama diposisikan 

pada tahap awal yang secara alami akan ditinggalkan ketika masyarakat mencapai tahap 

positif. Implikasinya, agama adalah fenomena sementara yang akan digantikan oleh ilmu 

pengetahuan. Namun, kritik terhadap pandangan Comte menunjukkan bahwa premis 

evolusioner ini tidak sepenuhnya terbukti; agama tetap berkembang bahkan di era modern 

yang sangat ilmiah (Stark & Finke, 2000; Watt, 1988). 

Émile Durkheim (1858-1917): Durkheim menempatkan agama sebagai institusi 

sosial yang membangun dan mempertahankan solidaritas sosial. Dalam karya 

monumentalnya "The Elementary Forms of the Religious Life" (Durkheim, 1912/2001), 

Durkheim mendefinisikan agama sebagai "unified system of beliefs and practices relative 

to sacred things...which unite into one single moral community called a Church" (p. 44). 

Agama bukan tentang kepercayaan kepada dewa atau makhluk supranatural, melainkan 

tentang hal-hal sakral (sacred) yang membedakan diri dari hal-hal profan (profane). 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

412 

Fungsi utama agama adalah menciptakan ikatan solidaritas sosial yang mempersatukan 

individu-individu dalam komunitas moral yang kuat. Perkembangan agama berkaitan erat 

dengan kebutuhan masyarakat untuk menjaga kohesi sosial dalam perubahan yang cepat. 

Kontribusi Durkheim menunjukkan bahwa agama memiliki fungsi sosial yang nyata dan 

penting. Namun, reduksi agama semata-mata menjadi fungsi sosial dapat mengabaikan 

dimensi normatif dan transendental yang menjadi inti dari pengalaman keberagamaan 

(McCutcheon, 2007). 

Karl Marx (1818-1883): Marx memandang agama melalui lensa materialisme 

historis, di mana agama adalah bagian dari superstruktur yang mencerminkan kondisi 

ekonomi dan relasi-relasi produksi. Ungkapan terkenalnya: agama adalah "opium of the 

people"—suatu ideologi yang meredam penderitaan kelas yang tertindas dan 

mempertahankan status quo kapitalisme (Marx & Engels, 1844/1970). Agama tidak lahir 

dari kebutuhan spiritual yang autentik, tetapi dari ketidakseimbangan ekonomi dan 

eksploitasi kelas. Perkembangan agama mengikuti dinamika struktur ekonomi dan 

konflik kelas; ketika kapitalisme akhirnya runtuh dan digantikan oleh komunisme, agama 

juga akan menghilang. Kritik terhadap pendekatan Marx menunjukkan bahwa 

determinisme ekonomis ini terlalu reduksionis. Agama bukan sekadar alat ideologi; 

agama memiliki dimensi spiritual dan psikologis yang tidak dapat dijelaskan hanya 

melalui kondisi ekonomi. Fakta bahwa agama tetap berkembang bahkan di masyarakat 

yang mencapai kemakmuran ekonomi menunjukkan bahwa motif agama melampaui 

sekadar "coping mechanism" terhadap penderitaan ekonomi (Stark & Finke, 2000; Nasr, 

1981). 

Sigmund Freud (1856-1939): Freud mendekati agama dari perspektif psikologi 

mendalam. Dalam karyanya "The Future of an Illusion" (Freud, 1927/1961), Freud 

memandang agama sebagai ilusi kolektif yang muncul dari kebutuhan psikologis manusia 

akan rasa aman, perlindungan, dan penyelesaian konflik intrapsikis. Agama merupakan 

bentuk proyeksi dari figur ayah yang ideal—dalam psikologi Freudian manusia 

menciptakan konsep Tuhan sebagai representasi dari superego mereka yang ideal. Agama 

berkembang sebagai mekanisme pertahanan psikologis (defense mechanism) untuk 

mengatasi kecemasan eksistensial dan ketidakpastian hidup. Seiring dengan 

perkembangan rasionalitas dan kematangan psikologis manusia, Freud memprediksi 

bahwa ketergantungan pada agama akan menurun. Namun, kritik terhadap pandangan 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

413 

Freud menunjukkan bahwa reduksi agama menjadi proyeksi psikologis semata 

mengabaikan kemungkinan bahwa agama memiliki dimensi ontologis yang nyata. 

Prediksi Freud bahwa agama menurun dengan kematangan psikologis juga tidak terbukti; 

banyak individu yang secara psikologis matang tetap religius dan menemukan harmoni 

antara agama dan rasionalitas (Watt, 1988; James, 1902/1987). 

Max Weber (1864-1920): Weber menawarkan pendekatan interpretatif yang 

menekankan peran agama sebagai sumber motivasi tindakan sosial. Dalam "The 

Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism" (Weber, 1905/2002), Weber menunjukkan 

bahwa nilai-nilai keagamaan dapat mendorong perubahan sosial dan ekonomi. Etika 

Protestan—penekanan pada kerja keras, kesederhanaan, dan akumulasi modal sebagai 

tanda grasi ilahi—menciptakan "spirit of capitalism" modern. Weber tidak memandang 

agama sebagai sekadar refleksi dari struktur sosial, melainkan sebagai kekuatan yang 

mampu membentuk realitas sosial. Kontribusi Weber sangat penting karena memberikan 

ruang bagi dimensi normatif agama tanpa sepenuhnya menolak rasionalitas sebagai 

kerangka analisis. Perbandingan Konseptual dapat dilihat pada tabel berikut: 

Tabel 1. Perbandingan Pemikiran 

Tokoh Pendekatan Konsep 
Agama 

Arah 
Perkembangan 

Kritik 

Comte Evolusioner-
Positivistik 

Tahap awal 
pemikiran 
manusia 

Tergeser oleh 
sains 

Premis tidak 
terbukti; agama 
tetap berkembang 

Durkheim Sosiologis-
Fungsional 

Perekat 
solidaritas 
sosial 

Bertahan sesuai 
kebutuhan sosial 

Reduksionis; 
abaikan dimensi 
normatif 

Marx Materialis-
Historis 

Ideologi kelas 
dominan 

Berubah seiring 
struktur ekonomi 

Determinisme 
ekonomis; abaikan 
dimensi spiritual 

Freud Psikologis Ilusi kolektif 
dari 
kebutuhan 
psikologis 

Berkurang seiring 
kematangan 
psikis 

Reduksionis; 
prediksi tidak 
terbukti 

Weber Sosiologis-
Interpretatif 

Motivasi 
tindakan 
sosial 

Dapat mendorong 
perubahan sosial 

Framework 
rasionalitas 
instrumental tetap 
dominan 

Berdasarkan sintesis tersebut, pemikiran Barat modern secara umum memandang 

agama sebagai fenomena yang bersumber dari aktivitas manusia—baik sosial, psikologis, 

maupun historis. Perbedaan antarokoh terletak pada aspek penyebab dan fungsi agama, 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

414 

bukan pada sumber transendentalnya. Pandangan ini memberikan kontribusi besar 

terhadap kajian ilmiah agama, namun sekaligus menunjukkan keterbatasan ketika agama 

direduksi semata-mata sebagai konstruksi manusia, mengabaikan kemungkinan dimensi 

transendental agama. 

3. Pandangan Islam tentang Agama 

1) Konsep Ad-Dīn sebagai Landasan Epistemologis 

Dalam perspektif Islam, agama dipahami melalui konsep ad-dīn, yang tidak hanya 

bermakna sistem kepercayaan spiritual, tetapi juga mencakup tatanan normatif yang 

mengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Berbeda dengan tradisi Barat yang 

memahami agama sebagai fenomena sosial atau psikologis, Islam menempatkan agama 

sebagai sistem kebenaran yang bersumber langsung dari wahyu Allah SWT (Al-Attas, 

1993). Pembahasan agama dalam Islam harus dimulai dari sumber epistemologisnya, 

yaitu Al-Qur'an dan Hadis, bukan dari pengalaman manusia semata. 

Al-Qur'an menegaskan bahwa agama merupakan ketetapan ilahi. QS. Ali 'Imran 

[3]: 19 menyatakan: "Sesungguhnya agama (yang diterima) di sisi Allah ialah Islam." 

Ayat ini menunjukkan bahwa konsep agama dalam Islam bersifat normatif dan 

transenden, bukan hasil dari konstruksi sosial. QS. Al-Ma'idah [5]: 3 menegaskan "Hari 

ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, telah Aku cukupkan nikmat-Ku bagimu, 

dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu." Ayat ini menunjukkan bahwa agama tidak 

mengalami perkembangan secara manusiawi, tetapi disempurnakan oleh Allah melalui 

wahyu terakhir yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. Dengan demikian, 

perkembangan agama dalam Islam bukan merupakan perubahan substansi ajaran, 

melainkan dinamika pemahaman manusia terhadap wahyu. 

2) Epistemologi Wahyu dan Posisi Akal 

Epistemologi Islam menempatkan wahyu sebagai sumber utama pengetahuan, 

sementara akal berfungsi sebagai instrumen untuk memahami, menafsirkan, dan 

mengimplementasikan wahyu dalam konteks kehidupan yang terus berubah (Nasr, 1981). 

Relasi antara wahyu dan akal bersifat integratif, bukan dikotomis. Akal tidak berdiri 

independen dari wahyu seperti halnya rasionalitas dalam tradisi Barat modern, tetapi 

bekerja dalam kerangka nilai-nilai ilahiah (Rahman, 1979). Hal ini membedakan secara 

mendasar pandangan Islam dari epistemologi Barat yang cenderung menempatkan 

rasionalitas dan empirisme sebagai sumber pengetahuan tertinggi. Dalam Islam, wahyu 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

415 

berfungsi sebagai tolok ukur kebenaran, sementara akal berperan untuk memahami 

realitas empiris tanpa melepaskan diri dari prinsip-prinsip normatif agama. Perbedaan 

epistemologis ini menjelaskan mengapa Islam tidak mengenal konsep sekularisasi agama 

sebagaimana terjadi dalam peradaban Barat. 

3) Konsep Kesempurnaan Agama dan Dinamika Pemaknaan 

Islam memandang agama sebagai sistem yang telah sempurna secara prinsip. 

Kesempurnaan agama tidak berarti stagnasi pemikiran, melainkan penegasan bahwa 

nilai-nilai dasar agama bersifat tetap, sementara penerapannya bersifat dinamis. Nabi 

Muhammad SAW menyatakan: "Agama adalah nasihat kepada Allah, kepada Rasul-Nya, 

kepada para pemimpin kaum Muslim, dan kepada seluruh umat Islam" (Sahih Muslim, 

No. 55; Al-Ghazali, 2011). Hadis ini menunjukkan bahwa agama merupakan sistem yang 

dinamis dalam penerapannya namun tetap pada prinsip-prinsip fundamental. 

Sepanjang sejarah peradaban Islam, dinamika pemaknaan agama tercermin dalam 

keragaman pendekatan keilmuan: fikih, teologi (ilm al-kalam), filsafat, dan tasawuf. 

Keragaman ini tidak menunjukkan fragmentasi konsep agama, melainkan fleksibilitas 

metodologis dalam memahami wahyu (Hallaq, 2009). Tokoh-tokoh pemikir Islam seperti 

Al-Ghazali, Ibn Rushd, dan Ibn Khaldun tidak dipahami sebagai pembentuk agama baru, 

melainkan sebagai representasi dari upaya intelektual dalam merespons tantangan 

zamannya sambil tetap pada prinsip-prinsip wahyu (Al-Ghazali, 2011; Khaldun, 

1377/1967). Dalam fikih, pengembangan metode qiyas (analogi) dan maslahah 

(kepentingan umum) menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip wahyu diaplikasikan 

dalam konteks sosial-historis yang berbeda tanpa mengubah substansi ajaran. Berbeda 

dengan tradisi Barat yang memandang agama sebagai hasil evolusi pemikiran manusia, 

Islam memandang dinamika pemiknaan agama sebagai respons epistemologis terhadap 

perubahan sosial, dengan agama tetap menjadi pusat orientasi nilai, bukan objek yang 

terpinggirkan oleh rasionalitas modern. 

4) Perbandingan Epistemologis Islam dan Barat 

Perbedaan mendasar antara Islam dan Barat terletak pada sumber dan arah 

perkembangan agama. Barat memandang agama berkembang dari mitos menuju 

rasionalitas ilmiah (Comte, 1830/1974), sedangkan Islam memandang agama sebagai 

wahyu yang tetap secara prinsip, namun dinamis dalam pemahaman. Agama dalam Islam 

berfungsi sebagai sumber makna, moralitas, dan orientasi hidup yang tidak dapat 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

416 

direduksi menjadi konstruksi sosial atau psikologis semata. Perkembangan agama dalam 

Islam tidak dapat dianalisis dengan kerangka evolusioner Barat. Sebaliknya, Islam 

menawarkan model perkembangan agama yang berbasis pada integrasi wahyu dan akal, 

yang memungkinkan agama tetap relevan tanpa kehilangan otoritas normatifnya. 

 
D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan pandangan Barat dan Islam tentang 

agama terletak pada divergensi epistemologis yang mendasari cara agama dipahami dan 

dikembangkan. Perspektif Barat memposisikan agama sebagai fenomena sosial-

psikologis-historis yang lahir dari pengalaman manusia dan berkembang seiring dengan 

perubahan struktur masyarakat, dengan implikasi terjadinya reduksi peran agama dalam 

kehidupan publik modern. Sebaliknya, perspektif Islam memahami agama (ad-dīn) 

sebagai sistem kehidupan yang bersumber dari wahyu ilahi, bersifat normatif dan 

transenden, serta tetap relevan melalui dinamika penafsiran dan kontekstualisasi nilai-

nilai wahyu melalui integrasi antara wahyu dan akal. Sintesis komparatif ini menegaskan 

bahwa kerangka analisis evolusioner Barat tidak sepenuhnya dapat diterapkan pada 

dinamika agama Islam tanpa rekalibrasi epistemologis yang fundamental. 

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada upaya memposisikan agama sebagai 

konsep epistemologis yang memiliki sumber, otoritas, dan arah perkembangan berbeda 

dalam masing-masing peradaban. Perbedaan paradigmatik ini memiliki implikasi penting 

bagi studi perbandingan agama, dialog antaragama yang lebih konstruktif dan saling 

menghormati, serta wacana akademik keislaman kontemporer yang menghargai dimensi 

transendental agama tanpa mengabaikan realitas sosial. Dengan pendekatan integratif 

yang mampu menjembatani dimensi wahyu dan realitas sosial, penelitian ini memperkaya 

kajian perbandingan agama dan membuka peluang untuk penelitian lanjutan yang 

mengkaji implikasi epistemologis agama dalam konteks praktik keberagamaan, 

pluralisme, dan isu-isu global di era modernitas. 

 

*** 

 

 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

417 

REFERENCES 

Al-Attas, M. N. (1993). Islam and secularism. International Institute of Islamic Thought. 
Al-Ghazali, A. H. M. (2011). Ihya' ulum al-din: Book 1-4 (Revival of the Religious 

Sciences). International Islamic Publishing House. 
Andika, A. (2022). Agama dan perkembangan teknologi di era modern. Abrahamic 

Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 2(2), 129–139. 
Berger, P. L. (1967). The sacred canopy: Elements of a sociological theory of religion. 

Doubleday. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in the 

sociology of knowledge. Doubleday. 
Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

Research in Psychology, 3(2), 77–101. 
Comte, A. (1830/1974). Course in positive philosophy (Cours de Philosophie Positive). 

AMS Press. 
Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 

approaches (4th ed.). SAGE Publications. 
Durkheim, É. (1912/2001). The elementary forms of religious life (Les formes 

élémentaires de la vie religieuse). Oxford University Press. 
Freud, S. (1927/1961). The future of an illusion (Die Zukunft einer Illusion). W. W. 

Norton & Company. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures: Selected essays. Basic Books. 
Hallaq, W. B. (2009). An introduction to Islamic law (2nd ed.). Cambridge University 

Press. 
James, W. (1902/1987). The varieties of religious experience: A study in human nature. 

Harvard University Press. 
Khaldun, I. (1377/1967). Al-Muqaddimah: An introduction to history (trans. F. 

Rosenthal). Princeton University Press. 
Marx, K., & Engels, F. (1844/1970). The holy family, or critique of critical critique. 

International Publishers. 
McCutcheon, R. T. (Ed.). (2007). The insider/outsider problem in the study of religion: 

A reader. Cassell. 
Nasr, S. H. (1981). Knowledge and the sacred: An outline of sacred cosmology and 

ontology. Crossroad. 
Octaviana, D. R., & Ramadhani, R. A. (2021). Hakikat manusia: Pengetahuan, ilmu 

pengetahuan, filsafat, dan agama. Jurnal Tawadhu, 5(2), 143–159. 
Rahman, F. (1979). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. 

University of Chicago Press. 
Stark, R., & Finke, R. (2000). Acts of faith: Explaining the human side of religion. 

University of California Press. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

418 

Sugiana, A. (2019). Islamic education perspective of Imam Al-Ghazali and its relevance 
with education in Indonesia. Jurnal Tarbiyah, 26(1), 14–31. 

Syahri, P., Satriyadi, S., Iskandar, T., Zulkarnen, Z., Kalsum, U., & Hadijaya, Y. (2024). 
Implementasi modernisasi agama di kampus UIN Raden Fatah Palembang. 
Academy of Education Journal, 15(1), 278–287. 

Tylor, E. B. (1871). Primitive culture: Researches into the development of mythology, 
philosophy, religion, language, art, and custom (Vol. 1). John Murray. 

Waruwu, M. (2023). Pendekatan penelitian pendidikan: Metode kualitatif, kuantitatif, dan 
mixed method. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 2896–2910. 

Watt, W. M. (1988). Islamic philosophy and theology: An extended survey (2nd ed.). 
Edinburgh University Press. 

Weber, M. (1905/2002). The Protestant ethic and the spirit of capitalism (trans. S. P. 
Kalberg). Routledge. 

Yuhaniah, R. (2022). Psikologi agama dalam pembentukan jiwa keagamaan remaja. 
Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 12(1), 12–42. 

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan [Library research method] (3rd ed.). 
Yayasan Obor Indonesia. 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

