
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  27 

Pendidikan sebagai Arena Simbolik: Telaah Konseptual 
Interaksionisme Simbolik George H. Mead 

 
Halik 

Universitas Jabal Ghafur, Sigli, Aceh, Indonesia 
Email: halik@unigha.ac.id 

 
Abstract 

This article examines education as a meaning-laden social practice through the lens of 
George H. Mead’s symbolic interactionism. Responding to the dominance of technocratic 
approaches in education that often neglect intersubjective dimensions, this study offers a 
conceptual framework to understand how learning occurs not merely through instruction 
but also through symbolic interaction that shapes students’ consciousness, identity, and 
social order. Employing the core concepts of mind, self, and society, this article reveals 
education as a space where meaning is constructed, authority is negotiated, and social 
values are reproduced through everyday practices. Conducted as a reflective-conceptual 
library research, the study integrates classical and contemporary literature while drawing 
on local educational contexts such as dayah and madrasah. The findings suggest that 
schools function not only as instructional institutions but also as micro-societies that 
shape students as social subjects through symbols and interaction. In this light, symbolic 
interactionism provides a nuanced analytical lens to explore education as a dynamic and 
meaningful social process 
Keywords: Education, Symbolic Interactionism, George H. Mead, Mind, Self, Society, 
Social Meaning 
 

Abstrak 
Artikel ini membahas pendidikan sebagai praktik sosial yang sarat makna melalui 
pendekatan interaksionisme simbolik George H. Mead. Berangkat dari kritik terhadap 
pendekatan teknokratis dalam pendidikan yang cenderung mengabaikan dimensi 
intersubjektif, artikel ini menawarkan kerangka konseptual untuk memahami bagaimana 
proses belajar tidak hanya berlangsung secara instruksional, tetapi juga melalui interaksi 
simbolik yang membentuk kesadaran, identitas, dan tatanan sosial peserta didik. Dengan 
menggunakan konsep kunci mind, self, dan society, artikel ini memperlihatkan bahwa 
pendidikan adalah ruang di mana makna dikonstruksi, otoritas dinegosiasikan, dan nilai-
nilai sosial direproduksi dalam praktik sehari-hari. Kajian ini disusun dalam kerangka 
studi kepustakaan yang bersifat reflektif-konseptual, dengan mengintegrasikan literatur 
klasik dan kontemporer, serta menyertakan konteks pendidikan lokal seperti dayah dan 
madrasah. Temuan konseptual menunjukkan bahwa sekolah berperan bukan hanya 
sebagai lembaga instruksional, tetapi sebagai masyarakat mikro yang membentuk peserta 
didik sebagai subjek sosial melalui simbol dan interaksi. Dengan demikian, 
interaksionisme simbolik membuka ruang analisis baru terhadap pendidikan sebagai 
proses sosial yang hidup dan bermakna. 
Kata Kunci: Pendidikan, Interaksionisme Simbolik, George H. Mead, Mind, Self, 
Society, Makna Sosial 
 

*** 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:halik@unigha.ac.id


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  28 

 

A. PENDAHULUAN  

Pendidikan merupakan ruang sosial yang kompleks, di mana interaksi 

antarindividu tidak hanya berlangsung secara fungsional, tetapi juga simbolik. Di balik 

aktivitas formal seperti proses belajar mengajar, penilaian, dan kedisiplinan, tersimpan 

proses laten berupa pembentukan identitas, reproduksi nilai, serta konstruksi makna yang 

berlangsung melalui bahasa, gestur, simbol, dan relasi sosial sehari-hari. Sekolah, 

madrasah, maupun dayah tidak hanya bertugas mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga 

menjadi arena di mana makna-makna sosial diproduksi, dinegosiasikan, dan 

diinternalisasi oleh peserta didik. Dalam perspektif ini, pendidikan lebih dari sekadar 

proses instruksional; ia adalah arena simbolik yang membentuk manusia sebagai subjek 

sosial dan kultural. 

Sayangnya, pendekatan terhadap pendidikan selama ini masih banyak terjebak 

dalam paradigma struktural dan teknokratis yang menekankan efisiensi, output, dan 

performa akademik (Cingel Bodinet, 2016; Gunbayi & Sorm, 2018; Salima, 2016). 

Sementara itu, dimensi intersubjektif yang menyangkut bagaimana peserta didik 

membentuk pemahaman terhadap dunia sosialnya melalui interaksi sehari-hari masih 

kurang mendapatkan perhatian yang memadai. Padahal, proses pendidikan selalu 

melibatkan dialog simbolik antara individu dan lingkungannya. Dalam konteks ini, 

interaksionisme simbolik hadir sebagai pendekatan alternatif yang mampu membuka 

pemahaman lebih dalam terhadap pengalaman pendidikan sebagai proses sosial yang 

hidup dan bermakna. 

Interaksionisme simbolik berkembang sebagai pendekatan mikrososiologis di 

awal abad ke-20, dengan George Herbert Mead sebagai figur sentral. Gagasan-

gagasannya yang terhimpun dalam Mind, Self, and Society (1934) menawarkan perspektif 

bahwa diri (self), pikiran (mind), dan masyarakat (society) bukan entitas yang terberi, 

tetapi terbentuk secara sosial melalui interaksi simbolik. Mead menolak pemahaman 

individu sebagai entitas pasif, dan sebaliknya menekankan bahwa individu merupakan 

agen aktif yang membentuk dan dibentuk oleh interaksi yang dilaluinya secara simbolik 

(George, 2014; Ritzer, 2014). Dalam ruang pendidikan, pemikiran ini memberikan dasar 

teoretis untuk memahami bagaimana peserta didik mengonstruksi identitas, memahami 

otoritas, dan menegosiasikan nilai-nilai yang ada di lingkungan belajar. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  29 

Sejumlah kajian telah mengafirmasi pentingnya pendekatan ini dalam konteks 

pendidikan. Charon (2010) dan Ahmadi (2008) menunjukkan bahwa tindakan sosial 

dalam ruang pendidikan sangat bergantung pada makna yang dihasilkan dalam proses 

interaksi simbolik. Arifin (2007) secara khusus mengaplikasikan pendekatan ini dalam 

praktik pendidikan keagamaan di pesantren, menjelaskan bagaimana simbol-simbol 

seperti kopiah, sorban, dan perilaku mencium tangan berfungsi sebagai ekspresi otoritas 

dan relasi sosial yang terlembagakan secara simbolik. Penelitian lain seperti Siregar 

(2016) juga menegaskan bahwa praktik pendidikan tidak dapat dilepaskan dari konstruksi 

makna sosial yang berkelindan dengan norma dan simbol lokal. Bahri dkk., (2024) juga 

menunjukkan bahwa relasi guru dan murid dalam pendidikan Islam Nusantara kerap 

dibentuk melalui simbol-simbol religius dan tradisional, yang memperkuat norma 

kepatuhan dan penghormatan melalui praktik simbolik sehari-hari. 

Kendati demikian, penggunaan konsep-konsep dasar dari Mead secara eksplisit—

yakni mind, self, dan society—dalam menganalisis fenomena pendidikan masih terbatas. 

Sebagian besar kajian hanya menyentuh permukaan aspek simbolik tanpa menggali lebih 

dalam relasi dialektis antara individu dan masyarakat melalui proses dialogis 

sebagaimana dikembangkan dalam kerangka Mead. Oleh karena itu, kajian ini bertujuan 

untuk mengulas secara konseptual teori interaksionisme simbolik George H. Mead dan 

menunjukkan bagaimana konsep-konsep dasarnya dapat digunakan untuk memahami 

pendidikan sebagai ruang konstruksi makna, formasi identitas, serta arena sosial tempat 

simbol dan otoritas dinegosiasikan setiap hari. 

 

 

B. METODE 

Kajian ini disusun sebagai studi kepustakaan (library research) yang bersifat 

konseptual-reflektif. Tujuannya adalah membangun kerangka pemahaman terhadap 

praktik pendidikan melalui lensa interaksionisme simbolik George H. Mead, dengan 

menekankan pada dinamika pembentukan makna, identitas, dan relasi sosial dalam ruang 

pendidikan. Pendekatan ini dipilih karena memberikan sudut pandang alternatif terhadap 

dominasi pendekatan struktural dan teknokratis dalam kajian pendidikan. Metode ini 

tidak bertujuan untuk menguji hipotesis atau menghasilkan generalisasi, melainkan 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  30 

menawarkan kerangka konseptual yang memungkinkan pembacaan kritis dan reflektif 

terhadap fenomena pendidikan sebagai praktik sosial yang sarat makna. 

Bahan kajian diperoleh melalui penelusuran literatur secara purposive sampling, 

yakni pemilihan sumber berdasarkan relevansi substansial terhadap tema penelitian. 

Kriteria inklusi meliputi: (1) literatur yang secara eksplisit membahas interaksionisme 

simbolik dan konsep-konsep utamanya (mind, self, society), (2) karya akademik tentang 

pendidikan sebagai praktik sosial, dan (3) referensi yang memberikan ilustrasi 

kontekstual, khususnya dalam pendidikan di Indonesia. Sumber literatur mencakup buku 

teori sosiologi klasik dan kontemporer, artikel jurnal bereputasi (baik nasional maupun 

internasional), serta studi kasus pendidikan dalam konteks lokal seperti dayah dan 

madrasah. Proses analisis dilakukan dengan pendekatan interpretatif-kualitatif. Setiap 

literatur dikaji secara mendalam untuk mengidentifikasi dimensi konseptual yang relevan 

dengan pendidikan sebagai praktik simbolik. Tahapan analisis mencakup: (1) identifikasi 

konsep utama dalam pemikiran George H. Mead, (2) kategorisasi tematik dalam praktik 

pendidikan berdasarkan kerangka mind, self, dan society, serta (3) refleksi kritis terhadap 

keterhubungan antara simbol, identitas, dan otoritas dalam ruang pendidikan. 

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Interaksionisme Simbolik: Lintasan Historis dan Kerangka Teoretik George H. 

Mead 

Interaksionisme simbolik muncul sebagai salah satu pendekatan sosiologi yang 

berkembang pesat di Amerika Serikat pada awal abad ke-20, khususnya melalui tradisi 

intelektual Universitas Chicago yang kemudian dikenal sebagai Mazhab Chicago. 

Berbeda dari pendekatan-pendekatan sosiologi Eropa yang lebih struktural dan 

menekankan masyarakat sebagai realitas objektif yang mendahului individu, 

interaksionisme simbolik berangkat dari asumsi bahwa makna sosial dan struktur sosial 

itu sendiri dibentuk melalui proses interaksi simbolik antarindividu (Carter & Fuller, 

2016; Husin et al., 2021; Serpe et al., 2020). Dalam pendekatan ini, individu tidak 

diposisikan sebagai objek pasif yang ditentukan oleh sistem sosial, melainkan sebagai 

subjek aktif, kreatif, dan reflektif yang berperan dalam membentuk realitas sosialnya. 

Fase awal perkembangan interaksionisme simbolik dipengaruhi oleh sejumlah 

tokoh penting seperti Charles Horton Cooley dengan konsep looking-glass self, W.I. 

Thomas dengan teorinya tentang definition of the situation, serta Erving Goffman yang 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  31 

kemudian memperluas pendekatan ini ke dalam analisis dramaturgis. Namun, fondasi 

filosofis dan teoritis yang paling kuat berasal dari George Herbert Mead, seorang filsuf 

dan sosiolog yang dikenal karena pemikirannya tentang hubungan antara bahasa, 

kesadaran diri, dan masyarakat. Mead mengabdikan sebagian besar hidupnya di 

Universitas Chicago dan memberikan pengaruh besar terhadap pembentukan perspektif 

mikrososiologi di Amerika. Meskipun tidak banyak menerbitkan tulisan semasa 

hidupnya, gagasan-gagasannya kemudian dihimpun oleh murid-muridnya dalam buku 

Mind, Self, and Society (1934), yang hingga kini menjadi rujukan utama dalam tradisi 

interaksionisme simbolik (Ritzer, 2008). 

Mead membangun kerangka teoretiknya atas dasar tiga konsep utama: mind, self, 

dan society, yang ketiganya dipahami sebagai produk dari proses interaksi sosial yang 

bersifat simbolik. Pertama, mind atau pikiran dalam pandangan Mead bukanlah entitas 

internal yang tertutup, melainkan kemampuan reflektif yang berkembang melalui 

penggunaan simbol-simbol sosial, terutama bahasa. Pikiran hadir sebagai hasil dari proses 

sosial, bukan pendahulunya. Dalam hal ini, manusia mampu melakukan inner 

conversation, yakni percakapan batin antara “diri” dan “yang lain” yang dibayangkan, 

sebagai dasar dari tindakan sosial yang bermakna (Crawford, 1935; Mead, 1934; Ritzer 

& Stepnisky, 2019) Proses berpikir itu sendiri menjadi mungkin karena individu telah 

belajar menggunakan simbol-simbol sosial untuk mengambil peran orang lain dalam 

pikirannya. 

Kedua, self atau diri merupakan entitas sosial yang terbentuk melalui proses role-

taking, yaitu kemampuan individu untuk menempatkan dirinya dalam posisi orang lain. 

Diri tidak hadir begitu saja, tetapi dibentuk melalui interaksi berulang yang 

memungkinkan individu untuk melihat dirinya sebagaimana orang lain melihatnya. Mead 

membedakan dua komponen utama dalam diri: I dan Me. I adalah aspek spontan, kreatif, 

dan tidak dapat diprediksi dari diri, sedangkan Me adalah sisi reflektif yang 

mencerminkan internalisasi sikap dan nilai-nilai sosial yang diperoleh dari lingkungan 

(Mead, 1934:174–178). Diri, dalam hal ini, tidak bersifat tetap, melainkan selalu 

terbentuk dan dibentuk dalam dialog antara I dan Me dalam setiap konteks sosial yang 

dijalani individu. 

Ketiga, society atau masyarakat, dalam kerangka ini, tidak dipahami sebagai 

struktur objektif yang statis, melainkan sebagai proses dinamis yang terbentuk melalui 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  32 

komunikasi simbolik. Masyarakat hadir sebagai jaringan interaksi yang memuat norma, 

nilai, dan harapan kolektif yang diinternalisasi oleh individu melalui konsep generalized 

other. Konsep ini menjelaskan bagaimana individu belajar bertindak tidak hanya 

berdasarkan respons terhadap satu orang tertentu, tetapi berdasarkan sistem nilai yang 

berlaku dalam komunitas secara lebih luas. Dalam konteks ini, masyarakat bukan sesuatu 

yang mendahului individu dalam arti substansial, tetapi terbentuk bersama melalui 

proses-proses sosial yang terus-menerus. 

Herbert Blumer, murid langsung Mead, kemudian menyusun dan mempopulerkan 

pendekatan ini ke dalam tiga premis dasar yang terkenal (Blumer, 1966, 2013) 

o Manusia bertindak terhadap sesuatu berdasarkan makna yang dimiliki oleh 

sesuatu itu bagi mereka. 

o Makna tersebut muncul dari interaksi sosial antara individu dan orang lain. 

o Makna tersebut disempurnakan dan dimodifikasi melalui proses interpretasi yang 

dilakukan individu dalam interaksi sosialnya. 

Dengan kata lain, tindakan manusia bersifat interpretatif dan bukan reaktif. Ia 

dipandu oleh makna yang dibentuk dalam konteks sosial dan terus-menerus 

dinegosiasikan. Dalam konteks pendidikan, kerangka ini sangat berguna untuk membaca 

bagaimana simbol, nilai, otoritas, dan relasi sosial terbentuk dan beroperasi secara laten 

dalam interaksi sehari-hari antara guru dan siswa, atau antar sesama siswa. Interaksi yang 

tampak sederhana seperti sapaan, pemanggilan nama, aturan berpakaian, atau respons 

terhadap nilai ujian, sesungguhnya mengandung konstruksi makna yang kompleks dan 

berperan dalam membentuk struktur sosial mikro di lingkungan pendidikan. 

Oleh karena itu, kerangka mind, self, dan society bukan hanya menjelaskan cara 

manusia berpikir dan bertindak, tetapi juga membuka pemahaman bahwa realitas sosial 

dalam pendidikan dibentuk melalui simbol-simbol yang hidup dan dipertukarkan. Dengan 

menjadikan interaksionisme simbolik sebagai pisau analisis, artikel ini berupaya 

membaca ulang dunia pendidikan sebagai ruang simbolik tempat makna, identitas, dan 

tatanan sosial dikonstruksi secara dinamis dan relasional. 

2. Pendidikan sebagai Praktik Sosial yang Sarat Makna 

Dalam dinamika kehidupan sosial, pendidikan tidak pernah berdiri sebagai 

aktivitas netral (Kartono, 2010). Ia adalah praktik yang penuh dengan simbol, makna, dan 

relasi kuasa yang beroperasi secara halus namun membentuk. Dalam konteks ini, 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  33 

pendidikan tidak cukup dipahami sebagai instrumen formal yang mentransfer 

pengetahuan, tetapi harus dilihat sebagai arena di mana manusia belajar tidak hanya 

tentang apa yang harus diketahui, tetapi juga tentang siapa dirinya, bagaimana bersikap, 

kepada siapa harus tunduk, dan terhadap apa harus taat (Amin et al., 2022). Pendidikan, 

dengan demikian, adalah medan simbolik yang aktif, tempat konstruksi diri dan dunia 

sosial berlangsung secara terus-menerus. 

Setiap tindakan dalam pendidikan membawa muatan makna: suara guru yang 

mengatur kelas, posisi duduk yang tetap, nilai angka yang tercantum di rapor, seragam 

yang dikenakan setiap hari, atau bahkan isyarat nonverbal seperti lirikan, senyuman, dan 

keheningan. Semua ini tidak berdiri sendiri, tetapi bekerja dalam jejaring simbolik yang 

dimaknai oleh siswa dan guru sebagai bentuk komunikasi sosial. Interaksionisme 

simbolik membantu kita untuk melihat bahwa makna atas tindakan ini tidak bersifat 

objektif, melainkan lahir dari proses interaksi sosial yang terus dikonstruksi dan 

dinegosiasikan. 

Dalam kelas, misalnya, otoritas guru tidak melekat secara otomatis pada statusnya 

sebagai pendidik, melainkan dibentuk secara simbolik melalui cara ia berbicara, cara 

siswa merespons, serta pengulangan ritual yang mengukuhkan posisinya. Ketika seorang 

siswa memilih diam saat ditegur atau aktif menjawab pertanyaan, itu bukan semata reaksi 

biologis, melainkan hasil dari interpretasi simbolik terhadap konteks sosial yang ia alami. 

Bahkan tindakan “tidak belajar” pun, dalam banyak kasus, merupakan bentuk respons 

atas makna yang dibangun tentang pelajaran, guru, atau sistem pendidikan itu sendiri. 

Lebih jauh, pendidikan juga menciptakan identitas melalui proses labeling dan ekspektasi 

sosial. Sebutan “anak rajin”, “bandel”, “nakal”, atau “berprestasi” tidak hanya 

menunjukkan kondisi objektif, tetapi membentuk cara siswa memahami dirinya. Mereka 

belajar tentang siapa mereka melalui cermin sosial yang diberikan oleh lingkungan—

guru, teman sebaya, bahkan struktur institusional. Dengan kata lain, sekolah membentuk 

self bukan hanya melalui instruksi, tetapi melalui praktik simbolik yang terus-menerus 

memberi makna terhadap tindakan. 

Pendidikan juga memperlihatkan bagaimana masyarakat mikro dibentuk dan 

direproduksi. Sekolah bukan hanya ruang belajar, tetapi juga miniatur masyarakat yang 

memiliki aturan, norma, ritual, dan simbol kolektif yang diinternalisasi oleh warganya. 

Dalam konteks ini, konsep generalized other dari Mead menjadi penting untuk 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  34 

menjelaskan bagaimana siswa menyesuaikan perilakunya terhadap harapan sosial yang 

lebih besar daripada sekadar perintah guru. Mereka belajar bahwa tertib di kelas bukan 

hanya demi guru, tetapi karena ada nilai sosial yang lebih besar—entah disiplin, hormat, 

atau tanggung jawab—yang telah tertanam dalam sistem simbolik sekolah. Dengan 

melihat pendidikan sebagai praktik sosial yang penuh makna, kita dituntut untuk tidak 

hanya mengukur efektivitasnya melalui angka, tetapi juga memahami proses simbolik 

yang membentuk pengalaman pendidikan itu sendiri. Interaksionisme simbolik memberi 

kita cara untuk membaca realitas ini—bukan hanya apa yang terlihat, tetapi bagaimana 

sesuatu dimaknai. Pendidikan, pada akhirnya, adalah proses memanusiakan manusia, dan 

proses itu tidak bisa dilepaskan dari bagaimana kita membentuk dan ditentukan oleh 

simbol dalam kehidupan sosial. 

3. Membaca Pendidikan Melalui Interaksionisme Simbolik 

Jika pendidikan dipahami sebagai praktik sosial yang sarat makna, maka 

pendekatan interaksionisme simbolik memungkinkan kita untuk membacanya secara 

lebih tajam. Alih-alih melihat pendidikan sebagai sistem formal dengan input dan output 

terukur, pendekatan ini mengajak kita untuk menelusuri lapisan-lapisan makna yang 

tersembunyi di balik interaksi sehari-hari antara guru dan siswa, antara siswa dan institusi, 

serta antara individu dan masyarakat pendidikan secara luas. Dalam ruang ini, konsep 

mind, self, dan society sebagaimana dirumuskan oleh George Herbert Mead tidak hanya 

berguna secara teoritis, tetapi juga membuka ruang interpretasi terhadap pengalaman-

pengalaman pendidikan yang bersifat simbolik dan relasional. 

a. Mind dalam Pendidikan 

Dalam kerangka interaksionisme simbolik, konsep mind tidak dimaknai sebagai 

aktivitas mental internal semata, melainkan sebagai produk dari proses sosial. George H. 

Mead menyatakan bahwa mind tumbuh melalui penggunaan simbol, khususnya bahasa, 

dalam interaksi sosial yang berulang. Bahasa memungkinkan individu untuk mengambil 

peran orang lain dalam pikirannya, mengantisipasi respons sosial, dan melakukan inner 

conversation sebelum bertindak (Mead, 1934). Ini adalah landasan dari kemampuan 

reflektif manusia. 

Dalam konteks pendidikan, mind bekerja bukan hanya ketika siswa menerima 

pengetahuan baru, tetapi ketika ia menafsirkan simbol-simbol yang hadir di sekitarnya. 

Sebuah nilai ujian, teguran guru, ekspresi wajah teman, atau posisi duduk di kelas 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  35 

bukanlah informasi netral. Ia dimaknai dalam konteks relasi sosial. Seorang siswa tidak 

hanya “tahu” bahwa nilai 40 adalah angka rendah, tetapi ia merasakan bahwa angka itu 

berarti “gagal”, “memalukan”, atau “tidak sesuai harapan”—makna yang diperoleh dari 

interaksi sebelumnya dengan guru, orang tua, atau norma kelas. 

Misalnya, dalam sistem pendidikan di dayah, santri dapat mengembangkan mind 

melalui penafsiran simbolik terhadap isyarat nonverbal dari seorang Teungku. Teungku 

tidak perlu berbicara banyak untuk menyampaikan ketidaksetujuan; sebuah tatapan atau 

keheningan panjang sudah cukup menjadi simbol yang bermakna dalam struktur interaksi 

yang telah dipahami bersama. Santri yang sudah terbiasa berada dalam lingkungan 

tersebut akan menangkap pesan itu sebagai isyarat koreksi, bukan sekadar ekspresi 

emosional. Ini mencerminkan bagaimana mind terbentuk dan bekerja dalam medan 

simbolik yang khas. 

Namun dinamika ini tidak terbatas pada sistem pendidikan tradisional. Dalam 

ruang kelas daring—yang kini menjadi bagian integral dari pengalaman belajar siswa 

modern—mind juga beroperasi melalui simbol yang berbeda. Tanda “kamera mati” 

selama Zoom meeting, ketidakhadiran siswa dalam ruang virtual, atau jeda panjang 

sebelum menjawab pertanyaan guru dapat dimaknai secara berbeda oleh masing-masing 

pihak. Guru dapat menafsirkan itu sebagai bentuk ketidaktertarikan, sementara siswa 

mungkin memaknainya sebagai rasa malu, keterbatasan akses, atau strategi menghindar. 

Interaksi yang sebelumnya terbentuk melalui tatap muka kini direduksi menjadi simbol 

digital yang tetap membutuhkan penafsiran sosial. 

Dalam konteks pendidikan yang menyisipkan muatan religius, seperti madrasah, 

simbol-simbol keagamaan juga menjadi bagian dari proses pembentukan mind. Seorang 

siswa yang mendengar ucapan “bismillah” sebelum memulai pelajaran atau 

“alhamdulillah” setelah menjawab soal dengan benar tidak hanya melihatnya sebagai 

ritual verbal, tetapi sebagai bagian dari kerangka simbolik yang membentuk 

kesadarannya tentang nilai, otoritas, dan makna keberhasilan. 

Dengan demikian, mind dalam pendidikan bukan sekadar fungsi kognitif yang 

mengelola informasi, melainkan medan kesadaran yang tumbuh dalam relasi simbolik. 

Proses berpikir tidak terjadi di ruang hampa, tetapi dalam jaringan simbol yang dihidupi, 

dinegosiasikan, dan dipertukarkan secara sosial. Dalam kerangka ini, pendidikan bukan 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  36 

hanya membentuk apa yang dipikirkan, tetapi juga bagaimana berpikir itu dibentuk oleh 

makna-makna sosial yang melekat pada simbol-simbol keseharian. 

b. Self dalam Pendidikan 

Dalam kerangka George H. Mead, self adalah identitas sosial yang terbentuk dan 

terus berkembang melalui interaksi simbolik. Mead menegaskan bahwa individu tidak 

lahir dengan kesadaran diri yang utuh. Kesadaran itu dibentuk secara bertahap ketika 

individu mulai melihat dirinya melalui sudut pandang orang lain—melalui proses yang 

disebut role-taking (Mead, 1934). Proses ini memungkinkan individu menempatkan diri 

dalam posisi sosial tertentu, memahami harapan terhadap peran tersebut, dan bertindak 

sesuai dengan harapan itu. Dalam lingkungan pendidikan, proses pembentukan self sangat 

kentara. Siswa belajar mengenali dirinya bukan hanya melalui prestasi akademik, tetapi 

juga melalui bagaimana guru, teman sebaya, dan institusi memberi makna pada tindakan 

mereka. Seorang anak yang diberi label “bermasalah” oleh guru secara terus-menerus 

akan cenderung menginternalisasi makna tersebut dalam cara ia melihat dirinya sendiri. 

Ini bukan hanya tentang sikap individu, melainkan tentang konstruksi sosial atas identitas 

melalui simbol, bahasa, dan perlakuan. 

Konsep self dalam pendidikan dapat dijelaskan melalui dua dimensi utama yang 

ditawarkan Mead: I dan Me. I adalah aspek spontan dan kreatif dari diri yang 

memungkinkan siswa bertindak di luar ekspektasi sosial, sementara Me adalah sisi 

reflektif yang terbentuk dari internalisasi sikap orang lain. Ketika siswa berbicara di 

depan kelas dengan ide-ide segar yang belum pernah dikemukakan, ia sedang 

mengekspresikan I-nya. Namun ketika ia menahan diri karena mengingat peraturan atau 

penilaian guru, ia sedang merespons dari sisi Me. Identitas siswa, dalam hal ini, bukanlah 

sesuatu yang tetap, melainkan hasil dari dialektika antara kebebasan bertindak dan 

tekanan untuk menyesuaikan diri. 

Dimensi performatif dari identitas ini juga dapat dibaca melalui pendekatan 

dramaturgis Erving Goffman (1956), yang melihat interaksi sosial sebagai panggung di 

mana individu menampilkan versi diri yang sesuai dengan ekspektasi situasional. Dalam 

ruang kelas, siswa belajar memainkan peran tertentu—baik sebagai “teladan”, 

“pembangkang”, maupun “penengah”—berdasarkan bagaimana mereka membaca 

harapan sosial dari guru, teman sebaya, dan aturan institusi. Dengan demikian, identitas 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  37 

tidak hanya dibentuk, tetapi juga dipentaskan dan dinegosiasikan melalui simbol dan 

tindakan sosial. 

Di lingkungan pendidikan dayah, proses pembentukan self berlangsung dalam 

kerangka simbolik yang kuat. Santri tidak hanya belajar memahami peran sebagai murid 

secara kognitif, tetapi juga melalui simbol-simbol budaya yang khas. Sebagai contoh, 

mengenakan jubah, meniru cara bicara Teungku, atau menggunakan istilah-istilah 

keagamaan tertentu bukanlah sekadar bentuk ekspresi, melainkan bentuk role-taking 

yang membentuk identitas religius mereka. Dalam proses ini, santri menginternalisasi 

bukan hanya pengetahuan, tetapi juga nilai-nilai otoritas, kesalehan, dan loyalitas sosial. 

Namun hal serupa juga terjadi dalam sistem pendidikan umum. Seorang siswa 

SMA yang terlibat aktif dalam organisasi siswa (OSIS), mengenakan pakaian rapi, dan 

berbicara sesuai dengan nilai-nilai yang dijunjung oleh sekolah sedang menjalani proses 

pembentukan self yang bersifat institusional. Identitasnya sebagai “siswa teladan” tidak 

datang secara alami, tetapi dibentuk melalui serangkaian interaksi simbolik—baik verbal 

maupun non-verbal—yang diperkuat oleh institusi melalui penghargaan, pengakuan, atau 

ekspektasi. 

Sementara itu, proses pembentukan identitas juga dapat bersifat problematis. 

Ketika siswa gagal memenuhi ekspektasi lingkungan, ia dapat mengalami krisis identitas. 

Misalnya, siswa dari latar belakang sosial atau budaya minoritas yang merasa tidak cocok 

dengan norma dominan sekolah akan mengalami disonansi antara I dan Me. Dalam kasus 

seperti ini, peran guru sebagai mediator simbolik menjadi sangat penting. Melalui 

interaksi yang inklusif, guru dapat membantu siswa membentuk identitas yang tidak 

hanya sesuai dengan norma sosial, tetapi juga memberi ruang pada ekspresi diri yang 

otentik. Dengan demikian, self dalam pendidikan tidak pernah netral. Ia terbentuk melalui 

interaksi yang penuh makna, yang berlangsung dalam ruang simbolik institusi. Setiap 

sapaan, label, ekspektasi, atau pengabaian membawa pesan simbolik yang membentuk 

cara siswa memandang dirinya. Dalam kerangka ini, memahami pembentukan self bukan 

hanya soal psikologi individu, tetapi soal membaca secara kritis bagaimana pendidikan 

membentuk identitas sosial dan relasi kuasa di dalamnya. 

c. Society dalam Pendidikan 

Dalam kerangka interaksionisme simbolik, society tidak dipahami sebagai entitas 

abstrak yang berdiri di atas individu, melainkan sebagai hasil dari serangkaian interaksi 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  38 

bermakna yang berlangsung antarindividu. George H. Mead melihat masyarakat sebagai 

proses yang terus berlangsung—diciptakan, dinegosiasikan, dan diperkuat melalui 

simbol-simbol sosial. Dalam konteks pendidikan, pemahaman ini membawa kita pada 

pandangan bahwa sekolah bukanlah sekadar institusi formal yang menjalankan 

kurikulum, tetapi merupakan masyarakat mikro tempat pembentukan nilai, otoritas, dan 

solidaritas sosial berlangsung setiap hari. 

Sekolah atau lembaga pendidikan lainnya menciptakan tatanan sosial melalui 

pengulangan simbolik: upacara bendera, sistem absensi, pemilahan kelas, struktur 

organisasi siswa, serta pemberian sanksi dan penghargaan. Semua praktik ini 

mencerminkan nilai-nilai tertentu—seperti disiplin, loyalitas, prestasi, dan keteraturan—

yang kemudian diinternalisasi oleh warga sekolah sebagai bagian dari generalized other. 

Konsep ini merujuk pada kemampuan individu untuk memahami dan menyesuaikan diri 

terhadap harapan sosial yang bersifat umum. Dalam dunia pendidikan, ini berarti siswa 

tidak lagi mematuhi aturan semata karena perintah guru, tetapi karena mereka telah 

memahami bahwa aturan tersebut adalah representasi nilai-nilai kolektif yang hidup 

dalam masyarakat sekolah. 

Contoh konkret bisa dilihat dalam cara siswa merespons struktur waktu. Bel 

berbunyi bukan sekadar penanda teknis, melainkan simbol bahwa ada transisi tanggung 

jawab—dari kebebasan menuju keteraturan. Siswa yang memilih untuk tetap berada di 

kelas meskipun guru belum datang menunjukkan bahwa mereka telah menginternalisasi 

makna simbolik dari jadwal. Dalam sistem seperti ini, aturan menjadi masyarakat itu 

sendiri: ia hadir, bukan dalam bentuk abstrak, tetapi dalam tindakan sehari-hari yang 

dilakukan oleh siswa, guru, dan seluruh komunitas sekolah. 

Dalam konteks dayah, tatanan sosial dibentuk melalui relasi yang lebih kental 

secara budaya dan spiritual. Otoritas seorang Teungku tidak bergantung pada struktur 

birokratis, melainkan pada penghormatan simbolik yang dibangun dalam relasi sehari-

hari. Ketika santri tidak berani duduk sejajar dengan gurunya, ketika mereka mencium 

tangan sebagai tanda adab, atau ketika mereka merasa bersalah bukan karena melanggar 

aturan tertulis tetapi karena mengecewakan guru, semua itu menunjukkan bahwa society 

telah hidup dan meresap dalam kesadaran kolektif. Identitas dayah sebagai lembaga tidak 

dibentuk oleh surat keputusan, tetapi oleh simbol-simbol yang terus dipertukarkan dalam 

praktik harian. 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  39 

Namun, simbol-simbol sosial ini tidak selalu bekerja secara harmonis. Dalam 

beberapa konteks, siswa bisa mengalami ketegangan antara nilai yang dibentuk oleh 

masyarakat sekolah dan nilai yang mereka bawa dari luar. Misalnya, siswa dari keluarga 

marginal mungkin mengalami konflik nilai ketika sistem sekolah menekankan kompetisi 

akademik sebagai satu-satunya ukuran prestasi. Dalam situasi ini, society yang dibentuk 

oleh institusi pendidikan bisa berfungsi sebagai arena penyesuaian atau justru perlawanan 

simbolik. Ketika siswa menolak mengenakan seragam, berbicara dengan gaya berbeda, 

atau bahkan absen secara diam-diam, mereka sedang menegosiasikan posisi mereka 

dalam struktur sosial pendidikan yang mereka rasakan tidak merepresentasikan nilai-nilai 

mereka. 

Dalam pandangan ini, pendidikan adalah proses sosial yang hidup—bukan hanya 

pengajaran, tetapi pembentukan norma bersama. Sekolah sebagai masyarakat mikro tidak 

hanya membentuk siswa, tetapi juga dibentuk oleh siswa dalam kesehariannya. Struktur 

sosial dalam pendidikan bersifat dinamis, senantiasa dinegosiasikan, dikukuhkan, dan 

kadang ditantang, melalui tindakan simbolik yang berulang dan bermakna. Dengan 

membaca pendidikan sebagai society dalam kerangka Mead, kita diajak untuk tidak 

melihat aturan, struktur, atau sistem sebagai entitas beku, tetapi sebagai hasil dan arena 

dari proses sosial yang berlangsung terus-menerus dan penuh makna. 

Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya menjadi arena pewarisan nilai-nilai 

kolektif, tetapi juga ruang dialektika antara struktur sosial yang menuntut keteraturan dan 

agensi individu yang penuh kreativitas dan resistensi. Siswa, guru, dan komunitas 

pendidikan berperan aktif dalam membentuk dan merumuskan ulang tatanan sosial 

melalui tindakan simbolik sehari-hari. Sekolah tidak lagi cukup dibaca sebagai tempat 

“transfer” pengetahuan, tetapi sebagai laboratorium sosial tempat norma dinegosiasikan, 

otoritas diuji, dan makna dikonstruksi ulang dalam setiap interaksi. Inilah kekuatan 

pendidikan sebagai masyarakat mikro yang hidup. 

D. KESIMPULAN 

Pendidikan bukanlah ruang netral yang hanya memfasilitasi alih pengetahuan dan 

keterampilan, melainkan arena sosial yang kaya akan makna, simbol, dan negosiasi 

identitas. Melalui pendekatan interaksionisme simbolik yang dikembangkan oleh George 

Herbert Mead, artikel ini menunjukkan bahwa praktik pendidikan berlangsung dalam 

jejaring simbolik yang membentuk cara individu memahami dirinya, orang lain, dan 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  40 

struktur sosial tempat mereka berada. Konsep mind, self, dan society bukan hanya 

memberikan kerangka konseptual untuk membaca dinamika sosial dalam pendidikan, 

tetapi juga menawarkan pemahaman bahwa proses belajar dan mengajar adalah proses 

reflektif yang sarat interaksi dan interpretasi. 

Pembentukan mind tidak terjadi secara mekanis, melainkan melalui interaksi 

simbolik yang memungkinkan individu menafsirkan dunia sosial secara reflektif. Self pun 

tidak hadir secara alamiah, tetapi terbentuk melalui pengalaman sosial dan internalisasi 

makna dalam relasi sosial yang terus berubah. Sementara itu, society dalam konteks 

pendidikan tidak dapat direduksi pada struktur formal seperti kurikulum atau regulasi, 

tetapi harus dibaca sebagai proses sosial yang hidup dan terus dinegosiasikan melalui 

tindakan-tindakan simbolik dalam ruang-ruang pendidikan. 

Artikel ini menegaskan bahwa dengan membaca pendidikan melalui kerangka 

interaksionisme simbolik, kita dapat membongkar lapisan-lapisan makna yang 

tersembunyi di balik praktik-praktik harian di sekolah, madrasah, atau dayah. Pendidikan 

bukan hanya reproduksi nilai, tetapi juga arena di mana otoritas dipertanyakan, identitas 

dibentuk, dan nilai-nilai kolektif diuji serta dimaknai ulang. Dengan demikian, kajian ini 

tidak hanya mengafirmasi pentingnya pendekatan mikro-sosiologis dalam memahami 

pendidikan, tetapi juga memperluas cakrawala pembacaan teoretis terhadap pendidikan 

sebagai proses sosial yang dinamis dan reflektif. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Ahmadi, D. (2008). Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar. Mediator: Jurnal Komunikasi, 
9(2), 301–316. https://doi.org/10.29313/mediator.v9i2.1115 

Amin, K., Ikramatoun, S., Halik, H., & Darwin, D. (2022). Relevansi Pemikiran Paulo 
Freire terhadap Pendidikan di Aceh. SOCIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial, 19(1), 13–21. 
https://doi.org/10.21831/SOCIA.V19I1.34640 

Arifin, A. Z. (2007). Mengenal dan Mengaplikasikan Perspektif Interaksionisme 
Simbolik. Junal Sosiologi Reflektif, 1(2), 1–21. 

Bahri, S., Sakdiyah, H., & Tanjung, H. B. (2024). Relasi guru dengan murid dalam 
perspektif pendidikan Islam. Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam, 17(2), 473–494. 
https://doi.org/10.32832/TAWAZUN.V17I2.16731 

Blumer, H. (1966). Sociological Implications of the Thought of George Herbert Mead. 
American Journal of Sociology, 71(5), 535–544. https://doi.org/10.1086/224171 

Blumer, H. (2013). Society as symbolic interaction. In Human Behavior and Social 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index


JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024 

https://jigm.lakaspia.org 

  41 

Processes: An Interactionist Approach. 
Carter, M. J., & Fuller, C. (2016). Symbols, meaning, and action: The past, present, and 

future of symbolic interactionism. Current Sociology, 64(6), 931–961. 
https://doi.org/10.1177/0011392116638396 

Charon, J. M. (2010). Symbolic Interactionism: An Introduction, an Interpretation, an 
Integration. Prentice Hall. 

Cingel Bodinet, J. (2016). Pedagogies of the futures: Shifting the educational paradigms. 
European Journal of Futures Research, 4(1), 21. https://doi.org/10.1007/s40309-
016-0106-0 

Crawford, W. R. (1935). MEAD, GEORGE H. Mind, Self and Society, from the 
Standpoint of a Social Behaviorist. Pp. xxxviii, 401, Chicago: University of Chicago 
Press, 1934. $5.00. The ANNALS of the American Academy of Political and Social 
Science, 179(1), 272–273. https://doi.org/10.1177/000271623517900175 

George, R. (2014). Sosiologi Ilmu Berpengetahuan Berparadigma ganda (11th ed.). 
Rajawali Pers. 

Goffman, E. (1956). The Presentation of Self in Everyday Life. University of Edinburg 
Social Sciences Research Centre. 

Gunbayi, I., & Sorm, S. (2018). SOCIAL PARADIGMS IN GUIDING SOCIAL 
RESEARCH DESIGN: THE FUNCTIONAL, INTERPRETIVE, RADICAL 
HUMANIST AND RADICAL STRUCTURAL PARADIGMS. 9, 57–76. 

Husin, S. S., Ab Rahman, A. A., & Mukhtar, D. (2021). THE SYMBOLIC 
INTERACTIONISM THEORY: A SYSTEMATIC LITERATURE REVIEW OF 
CURRENT RESEARCH. International Journal of Modern Trends in Social 
Sciences, 4(17), 113–126. https://doi.org/10.35631/IJMTSS.417010 

Kartono, K. (2010). Endidikan Kritis Dan Reformasi Pendidikan Nasional. Khazanah 
Pendidikan, 3(1). https://doi.org/10.30595/jkp.v3i1.641 

Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist. 
Ritzer, G. (2014). Teori Sosiologi. Kreasi Wacana. 
Ritzer, G., & Stepnisky, J. (2019). Teori Sosiologi Edisi 10. Pustaka Pelajar. 
Salima, S. (2016). Educational paradigm: Implementation of the competence-based 

approach to the higher school system. 11, 12699–12710. 
Serpe, R. T., Stryker, R., & Powell, B. (2020). Structural Symbolic Interaction and 

Identity Theory: The Indiana School and Beyond. In Identity and Symbolic 
Interaction (pp. 1–33). Springer International Publishing. 
https://doi.org/10.1007/978-3-030-41231-9_1 

Siregar, N. S. S. (2016). Kajian tentang Interaksionisme Simbolik. Jurnal Ilmu Sosial-
Fakultas Isipol UMA, 4(2), 100–110. 
http://ojs.uma.ac.id/index.php/perspektif/article/view/86 

 

https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

