_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

Pendidikan sebagai Arena Simbolik: Telaah Konseptual
Interaksionisme Simbolik George H. Mead

Halik
Universitas Jabal Ghafur, Sigli, Aceh, Indonesia
Email: halik@unigha.ac.id

Abstract

This article examines education as a meaning-laden social practice through the lens of
George H. Mead’s symbolic interactionism. Responding to the dominance of technocratic
approaches in education that often neglect intersubjective dimensions, this study offers a
conceptual framework to understand how learning occurs not merely through instruction
but also through symbolic interaction that shapes students’ consciousness, identity, and
social order. Employing the core concepts of mind, self, and society, this article reveals
education as a space where meaning is constructed, authority is negotiated, and social
values are reproduced through everyday practices. Conducted as a reflective-conceptual
library research, the study integrates classical and contemporary literature while drawing
on local educational contexts such as dayah and madrasah. The findings suggest that
schools function not only as instructional institutions but also as micro-societies that
shape students as social subjects through symbols and interaction. In this light, symbolic
interactionism provides a nuanced analytical lens to explore education as a dynamic and
meaningful social process

Keywords: Education, Symbolic Interactionism, George H. Mead, Mind, Self, Society,
Social Meaning

Abstrak

Artikel ini membahas pendidikan sebagai praktik sosial yang sarat makna melalui
pendekatan interaksionisme simbolik George H. Mead. Berangkat dari kritik terhadap
pendekatan teknokratis dalam pendidikan yang cenderung mengabaikan dimensi
intersubjektif, artikel ini menawarkan kerangka konseptual untuk memahami bagaimana
proses belajar tidak hanya berlangsung secara instruksional, tetapi juga melalui interaksi
simbolik yang membentuk kesadaran, identitas, dan tatanan sosial peserta didik. Dengan
menggunakan konsep kunci mind, self, dan society, artikel ini memperlihatkan bahwa
pendidikan adalah ruang di mana makna dikonstruksi, otoritas dinegosiasikan, dan nilai-
nilai sosial direproduksi dalam praktik sehari-hari. Kajian ini disusun dalam kerangka
studi kepustakaan yang bersifat reflektif-konseptual, dengan mengintegrasikan literatur
klasik dan kontemporer, serta menyertakan konteks pendidikan lokal seperti dayah dan
madrasah. Temuan konseptual menunjukkan bahwa sekolah berperan bukan hanya
sebagai lembaga instruksional, tetapi sebagai masyarakat mikro yang membentuk peserta
didik sebagai subjek sosial melalui simbol dan interaksi. Dengan demikian,
interaksionisme simbolik membuka ruang analisis baru terhadap pendidikan sebagai
proses sosial yang hidup dan bermakna.

Kata Kunci: Pendidikan, Interaksionisme Simbolik, George H. Mead, Mind, Self,
Society, Makna Sosial

skeksk

27


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
mailto:halik@unigha.ac.id

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

A. PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan ruang sosial yang kompleks, di mana interaksi
antarindividu tidak hanya berlangsung secara fungsional, tetapi juga simbolik. Di balik
aktivitas formal seperti proses belajar mengajar, penilaian, dan kedisiplinan, tersimpan
proses laten berupa pembentukan identitas, reproduksi nilai, serta konstruksi makna yang
berlangsung melalui bahasa, gestur, simbol, dan relasi sosial sehari-hari. Sekolah,
madrasah, maupun dayah tidak hanya bertugas mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga
menjadi arena di mana makna-makna sosial diproduksi, dinegosiasikan, dan
diinternalisasi oleh peserta didik. Dalam perspektif ini, pendidikan lebih dari sekadar
proses instruksional; ia adalah arena simbolik yang membentuk manusia sebagai subjek
sosial dan kultural.

Sayangnya, pendekatan terhadap pendidikan selama ini masih banyak terjebak
dalam paradigma struktural dan teknokratis yang menekankan efisiensi, output, dan
performa akademik (Cingel Bodinet, 2016; Gunbayi & Sorm, 2018; Salima, 2016).
Sementara itu, dimensi intersubjektif yang menyangkut bagaimana peserta didik
membentuk pemahaman terhadap dunia sosialnya melalui interaksi sehari-hari masih
kurang mendapatkan perhatian yang memadai. Padahal, proses pendidikan selalu
melibatkan dialog simbolik antara individu dan lingkungannya. Dalam konteks ini,
interaksionisme simbolik hadir sebagai pendekatan alternatif yang mampu membuka
pemahaman lebih dalam terhadap pengalaman pendidikan sebagai proses sosial yang
hidup dan bermakna.

Interaksionisme simbolik berkembang sebagai pendekatan mikrososiologis di
awal abad ke-20, dengan George Herbert Mead sebagai figur sentral. Gagasan-
gagasannya yang terhimpun dalam Mind, Self, and Society (1934) menawarkan perspektif
bahwa diri (self), pikiran (mind), dan masyarakat (society) bukan entitas yang terberi,
tetapi terbentuk secara sosial melalui interaksi simbolik. Mead menolak pemahaman
individu sebagai entitas pasif, dan sebaliknya menekankan bahwa individu merupakan
agen aktif yang membentuk dan dibentuk oleh interaksi yang dilaluinya secara simbolik
(George, 2014; Ritzer, 2014). Dalam ruang pendidikan, pemikiran ini memberikan dasar
teoretis untuk memahami bagaimana peserta didik mengonstruksi identitas, memahami

otoritas, dan menegosiasikan nilai-nilai yang ada di lingkungan belajar.

28


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

Sejumlah kajian telah mengafirmasi pentingnya pendekatan ini dalam konteks
pendidikan. Charon (2010) dan Ahmadi (2008) menunjukkan bahwa tindakan sosial
dalam ruang pendidikan sangat bergantung pada makna yang dihasilkan dalam proses
interaksi simbolik. Arifin (2007) secara khusus mengaplikasikan pendekatan ini dalam
praktik pendidikan keagamaan di pesantren, menjelaskan bagaimana simbol-simbol
seperti kopiah, sorban, dan perilaku mencium tangan berfungsi sebagai ekspresi otoritas
dan relasi sosial yang terlembagakan secara simbolik. Penelitian lain seperti Siregar
(2016) juga menegaskan bahwa praktik pendidikan tidak dapat dilepaskan dari konstruksi
makna sosial yang berkelindan dengan norma dan simbol lokal. Bahri dkk., (2024) juga
menunjukkan bahwa relasi guru dan murid dalam pendidikan Islam Nusantara kerap
dibentuk melalui simbol-simbol religius dan tradisional, yang memperkuat norma
kepatuhan dan penghormatan melalui praktik simbolik sehari-hari.

Kendati demikian, penggunaan konsep-konsep dasar dari Mead secara eksplisit—
yakni mind, self, dan society—dalam menganalisis fenomena pendidikan masih terbatas.
Sebagian besar kajian hanya menyentuh permukaan aspek simbolik tanpa menggali lebih
dalam relasi dialektis antara individu dan masyarakat melalui proses dialogis
sebagaimana dikembangkan dalam kerangka Mead. Oleh karena itu, kajian ini bertujuan
untuk mengulas secara konseptual teori interaksionisme simbolik George H. Mead dan
menunjukkan bagaimana konsep-konsep dasarnya dapat digunakan untuk memahami
pendidikan sebagai ruang konstruksi makna, formasi identitas, serta arena sosial tempat

simbol dan otoritas dinegosiasikan setiap hari.

B. METODE

Kajian ini disusun sebagai studi kepustakaan (library research) yang bersifat
konseptual-reflektif. Tujuannya adalah membangun kerangka pemahaman terhadap
praktik pendidikan melalui lensa interaksionisme simbolik George H. Mead, dengan
menekankan pada dinamika pembentukan makna, identitas, dan relasi sosial dalam ruang
pendidikan. Pendekatan ini dipilih karena memberikan sudut pandang alternatif terhadap
dominasi pendekatan struktural dan teknokratis dalam kajian pendidikan. Metode ini

tidak bertujuan untuk menguji hipotesis atau menghasilkan generalisasi, melainkan

29


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

menawarkan kerangka konseptual yang memungkinkan pembacaan kritis dan reflektif
terhadap fenomena pendidikan sebagai praktik sosial yang sarat makna.

Bahan kajian diperoleh melalui penelusuran literatur secara purposive sampling,
yakni pemilihan sumber berdasarkan relevansi substansial terhadap tema penelitian.
Kriteria inklusi meliputi: (1) literatur yang secara eksplisit membahas interaksionisme
simbolik dan konsep-konsep utamanya (mind, self, society), (2) karya akademik tentang
pendidikan sebagai praktik sosial, dan (3) referensi yang memberikan ilustrasi
kontekstual, khususnya dalam pendidikan di Indonesia. Sumber literatur mencakup buku
teori sosiologi klasik dan kontemporer, artikel jurnal bereputasi (baik nasional maupun
internasional), serta studi kasus pendidikan dalam konteks lokal seperti dayah dan
madrasah. Proses analisis dilakukan dengan pendekatan interpretatif-kualitatif. Setiap
literatur dikaji secara mendalam untuk mengidentifikasi dimensi konseptual yang relevan
dengan pendidikan sebagai praktik simbolik. Tahapan analisis mencakup: (1) identifikasi
konsep utama dalam pemikiran George H. Mead, (2) kategorisasi tematik dalam praktik
pendidikan berdasarkan kerangka mind, self, dan society, serta (3) refleksi kritis terhadap

keterhubungan antara simbol, identitas, dan otoritas dalam ruang pendidikan.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Interaksionisme Simbolik: Lintasan Historis dan Kerangka Teoretik George H.
Mead

Interaksionisme simbolik muncul sebagai salah satu pendekatan sosiologi yang
berkembang pesat di Amerika Serikat pada awal abad ke-20, khususnya melalui tradisi
intelektual Universitas Chicago yang kemudian dikenal sebagai Mazhab Chicago.
Berbeda dari pendekatan-pendekatan sosiologi Eropa yang lebih struktural dan
menekankan masyarakat sebagai realitas objektif yang mendahului individu,
interaksionisme simbolik berangkat dari asumsi bahwa makna sosial dan struktur sosial
itu sendiri dibentuk melalui proses interaksi simbolik antarindividu (Carter & Fuller,
2016; Husin et al., 2021; Serpe et al., 2020). Dalam pendekatan ini, individu tidak
diposisikan sebagai objek pasif yang ditentukan oleh sistem sosial, melainkan sebagai
subjek aktif, kreatif, dan reflektif yang berperan dalam membentuk realitas sosialnya.

Fase awal perkembangan interaksionisme simbolik dipengaruhi oleh sejumlah
tokoh penting seperti Charles Horton Cooley dengan konsep looking-glass self, W.I.

Thomas dengan teorinya tentang definition of the situation, serta Erving Goffman yang

30


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

kemudian memperluas pendekatan ini ke dalam analisis dramaturgis. Namun, fondasi
filosofis dan teoritis yang paling kuat berasal dari George Herbert Mead, seorang filsuf
dan sosiolog yang dikenal karena pemikirannya tentang hubungan antara bahasa,
kesadaran diri, dan masyarakat. Mead mengabdikan sebagian besar hidupnya di
Universitas Chicago dan memberikan pengaruh besar terhadap pembentukan perspektif
mikrososiologi di Amerika. Meskipun tidak banyak menerbitkan tulisan semasa
hidupnya, gagasan-gagasannya kemudian dihimpun oleh murid-muridnya dalam buku
Mind, Self, and Society (1934), yang hingga kini menjadi rujukan utama dalam tradisi
interaksionisme simbolik (Ritzer, 2008).

Mead membangun kerangka teoretiknya atas dasar tiga konsep utama: mind, self,
dan society, yang ketiganya dipahami sebagai produk dari proses interaksi sosial yang
bersifat simbolik. Pertama, mind atau pikiran dalam pandangan Mead bukanlah entitas
internal yang tertutup, melainkan kemampuan reflektif yang berkembang melalui
penggunaan simbol-simbol sosial, terutama bahasa. Pikiran hadir sebagai hasil dari proses
sosial, bukan pendahulunya. Dalam hal ini, manusia mampu melakukan inner
conversation, yakni percakapan batin antara “diri” dan “yang lain” yang dibayangkan,
sebagai dasar dari tindakan sosial yang bermakna (Crawford, 1935; Mead, 1934; Ritzer
& Stepnisky, 2019) Proses berpikir itu sendiri menjadi mungkin karena individu telah
belajar menggunakan simbol-simbol sosial untuk mengambil peran orang lain dalam
pikirannya.

Kedua, self atau diri merupakan entitas sosial yang terbentuk melalui proses role-
taking, yaitu kemampuan individu untuk menempatkan dirinya dalam posisi orang lain.
Diri tidak hadir begitu saja, tetapi dibentuk melalui interaksi berulang yang
memungkinkan individu untuk melihat dirinya sebagaimana orang lain melihatnya. Mead
membedakan dua komponen utama dalam diri: / dan Me. I adalah aspek spontan, kreatif,
dan tidak dapat diprediksi dari diri, sedangkan Me adalah sisi reflektif yang
mencerminkan internalisasi sikap dan nilai-nilai sosial yang diperoleh dari lingkungan
(Mead, 1934:174-178). Diri, dalam hal ini, tidak bersifat tetap, melainkan selalu
terbentuk dan dibentuk dalam dialog antara / dan Me dalam setiap konteks sosial yang
dijalani individu.

Ketiga, society atau masyarakat, dalam kerangka ini, tidak dipahami sebagai

struktur objektif yang statis, melainkan sebagai proses dinamis yang terbentuk melalui

31


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

komunikasi simbolik. Masyarakat hadir sebagai jaringan interaksi yang memuat norma,
nilai, dan harapan kolektif yang diinternalisasi oleh individu melalui konsep generalized
other. Konsep ini menjelaskan bagaimana individu belajar bertindak tidak hanya
berdasarkan respons terhadap satu orang tertentu, tetapi berdasarkan sistem nilai yang
berlaku dalam komunitas secara lebih luas. Dalam konteks ini, masyarakat bukan sesuatu
yang mendahului individu dalam arti substansial, tetapi terbentuk bersama melalui
proses-proses sosial yang terus-menerus.

Herbert Blumer, murid langsung Mead, kemudian menyusun dan mempopulerkan
pendekatan ini ke dalam tiga premis dasar yang terkenal (Blumer, 1966, 2013)

o Manusia bertindak terhadap sesuatu berdasarkan makna yang dimiliki oleh
sesuatu itu bagi mereka.

o Makna tersebut muncul dari interaksi sosial antara individu dan orang lain.

o Makna tersebut disempurnakan dan dimodifikasi melalui proses interpretasi yang
dilakukan individu dalam interaksi sosialnya.

Dengan kata lain, tindakan manusia bersifat interpretatif dan bukan reaktif. la
dipandu oleh makna yang dibentuk dalam konteks sosial dan terus-menerus
dinegosiasikan. Dalam konteks pendidikan, kerangka ini sangat berguna untuk membaca
bagaimana simbol, nilai, otoritas, dan relasi sosial terbentuk dan beroperasi secara laten
dalam interaksi sehari-hari antara guru dan siswa, atau antar sesama siswa. Interaksi yang
tampak sederhana seperti sapaan, pemanggilan nama, aturan berpakaian, atau respons
terhadap nilai ujian, sesungguhnya mengandung konstruksi makna yang kompleks dan
berperan dalam membentuk struktur sosial mikro di lingkungan pendidikan.

Oleh karena itu, kerangka mind, self, dan society bukan hanya menjelaskan cara
manusia berpikir dan bertindak, tetapi juga membuka pemahaman bahwa realitas sosial
dalam pendidikan dibentuk melalui simbol-simbol yang hidup dan dipertukarkan. Dengan
menjadikan interaksionisme simbolik sebagai pisau analisis, artikel ini berupaya
membaca ulang dunia pendidikan sebagai ruang simbolik tempat makna, identitas, dan
tatanan sosial dikonstruksi secara dinamis dan relasional.

2. Pendidikan sebagai Praktik Sosial yang Sarat Makna

Dalam dinamika kehidupan sosial, pendidikan tidak pernah berdiri sebagai

aktivitas netral (Kartono, 2010). Ia adalah praktik yang penuh dengan simbol, makna, dan

relasi kuasa yang beroperasi secara halus namun membentuk. Dalam konteks ini,

32


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

pendidikan tidak cukup dipahami sebagai instrumen formal yang mentransfer
pengetahuan, tetapi harus dilihat sebagai arena di mana manusia belajar tidak hanya
tentang apa yang harus diketahui, tetapi juga tentang siapa dirinya, bagaimana bersikap,
kepada siapa harus tunduk, dan terhadap apa harus taat (Amin et al., 2022). Pendidikan,
dengan demikian, adalah medan simbolik yang aktif, tempat konstruksi diri dan dunia
sosial berlangsung secara terus-menerus.

Setiap tindakan dalam pendidikan membawa muatan makna: suara guru yang
mengatur kelas, posisi duduk yang tetap, nilai angka yang tercantum di rapor, seragam
yang dikenakan setiap hari, atau bahkan isyarat nonverbal seperti lirikan, senyuman, dan
keheningan. Semua ini tidak berdiri sendiri, tetapi bekerja dalam jejaring simbolik yang
dimaknai oleh siswa dan guru sebagai bentuk komunikasi sosial. Interaksionisme
simbolik membantu kita untuk melihat bahwa makna atas tindakan ini tidak bersifat
objektif, melainkan lahir dari proses interaksi sosial yang terus dikonstruksi dan
dinegosiasikan.

Dalam kelas, misalnya, otoritas guru tidak melekat secara otomatis pada statusnya
sebagai pendidik, melainkan dibentuk secara simbolik melalui cara ia berbicara, cara
siswa merespons, serta pengulangan ritual yang mengukuhkan posisinya. Ketika seorang
siswa memilih diam saat ditegur atau aktif menjawab pertanyaan, itu bukan semata reaksi
biologis, melainkan hasil dari interpretasi simbolik terhadap konteks sosial yang ia alami.
Bahkan tindakan “tidak belajar” pun, dalam banyak kasus, merupakan bentuk respons
atas makna yang dibangun tentang pelajaran, guru, atau sistem pendidikan itu sendiri.
Lebih jauh, pendidikan juga menciptakan identitas melalui proses labeling dan ekspektasi
sosial. Sebutan “anak rajin”, “bandel”, “nakal”, atau “berprestasi” tidak hanya
menunjukkan kondisi objektif, tetapi membentuk cara siswa memahami dirinya. Mereka
belajar tentang siapa mereka melalui cermin sosial yang diberikan oleh lingkungan—
guru, teman sebaya, bahkan struktur institusional. Dengan kata lain, sekolah membentuk
self bukan hanya melalui instruksi, tetapi melalui praktik simbolik yang terus-menerus
memberi makna terhadap tindakan.

Pendidikan juga memperlihatkan bagaimana masyarakat mikro dibentuk dan
direproduksi. Sekolah bukan hanya ruang belajar, tetapi juga miniatur masyarakat yang
memiliki aturan, norma, ritual, dan simbol kolektif yang diinternalisasi oleh warganya.

Dalam konteks ini, konsep generalized other dari Mead menjadi penting untuk

33


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

menjelaskan bagaimana siswa menyesuaikan perilakunya terhadap harapan sosial yang
lebih besar daripada sekadar perintah guru. Mereka belajar bahwa tertib di kelas bukan
hanya demi guru, tetapi karena ada nilai sosial yang lebih besar—entah disiplin, hormat,
atau tanggung jawab—yang telah tertanam dalam sistem simbolik sekolah. Dengan
melihat pendidikan sebagai praktik sosial yang penuh makna, kita dituntut untuk tidak
hanya mengukur efektivitasnya melalui angka, tetapi juga memahami proses simbolik
yang membentuk pengalaman pendidikan itu sendiri. Interaksionisme simbolik memberi
kita cara untuk membaca realitas ini—bukan hanya apa yang terlihat, tetapi bagaimana
sesuatu dimaknai. Pendidikan, pada akhirnya, adalah proses memanusiakan manusia, dan
proses itu tidak bisa dilepaskan dari bagaimana kita membentuk dan ditentukan oleh
simbol dalam kehidupan sosial.
3. Membaca Pendidikan Melalui Interaksionisme Simbolik

Jika pendidikan dipahami sebagai praktik sosial yang sarat makna, maka
pendekatan interaksionisme simbolik memungkinkan kita untuk membacanya secara
lebih tajam. Alih-alih melihat pendidikan sebagai sistem formal dengan input dan output
terukur, pendekatan ini mengajak kita untuk menelusuri lapisan-lapisan makna yang
tersembunyi di balik interaksi sehari-hari antara guru dan siswa, antara siswa dan institusi,
serta antara individu dan masyarakat pendidikan secara luas. Dalam ruang ini, konsep
mind, self, dan society sebagaimana dirumuskan oleh George Herbert Mead tidak hanya
berguna secara teoritis, tetapi juga membuka ruang interpretasi terhadap pengalaman-
pengalaman pendidikan yang bersifat simbolik dan relasional.
a. Mind dalam Pendidikan

Dalam kerangka interaksionisme simbolik, konsep mind tidak dimaknai sebagai
aktivitas mental internal semata, melainkan sebagai produk dari proses sosial. George H.
Mead menyatakan bahwa mind tumbuh melalui penggunaan simbol, khususnya bahasa,
dalam interaksi sosial yang berulang. Bahasa memungkinkan individu untuk mengambil
peran orang lain dalam pikirannya, mengantisipasi respons sosial, dan melakukan inner
conversation sebelum bertindak (Mead, 1934). Ini adalah landasan dari kemampuan
reflektif manusia.

Dalam konteks pendidikan, mind bekerja bukan hanya ketika siswa menerima
pengetahuan baru, tetapi ketika ia menafsirkan simbol-simbol yang hadir di sekitarnya.

Sebuah nilai ujian, teguran guru, ekspresi wajah teman, atau posisi duduk di kelas

34


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

bukanlah informasi netral. Ia dimaknai dalam konteks relasi sosial. Seorang siswa tidak
hanya “tahu” bahwa nilai 40 adalah angka rendah, tetapi ia merasakan bahwa angka itu
berarti “gagal”, “memalukan”, atau “tidak sesuai harapan”—makna yang diperoleh dari
interaksi sebelumnya dengan guru, orang tua, atau norma kelas.

Misalnya, dalam sistem pendidikan di dayah, santri dapat mengembangkan mind
melalui penafsiran simbolik terhadap isyarat nonverbal dari seorang Teungku. Teungku
tidak perlu berbicara banyak untuk menyampaikan ketidaksetujuan; sebuah tatapan atau
keheningan panjang sudah cukup menjadi simbol yang bermakna dalam struktur interaksi
yang telah dipahami bersama. Santri yang sudah terbiasa berada dalam lingkungan
tersebut akan menangkap pesan itu sebagai isyarat koreksi, bukan sekadar ekspresi
emosional. Ini mencerminkan bagaimana mind terbentuk dan bekerja dalam medan
simbolik yang khas.

Namun dinamika ini tidak terbatas pada sistem pendidikan tradisional. Dalam
ruang kelas daring—yang kini menjadi bagian integral dari pengalaman belajar siswa
modern—mind juga beroperasi melalui simbol yang berbeda. Tanda “kamera mati”
selama Zoom meeting, ketidakhadiran siswa dalam ruang virtual, atau jeda panjang
sebelum menjawab pertanyaan guru dapat dimaknai secara berbeda oleh masing-masing
pihak. Guru dapat menafsirkan itu sebagai bentuk ketidaktertarikan, sementara siswa
mungkin memaknainya sebagai rasa malu, keterbatasan akses, atau strategi menghindar.
Interaksi yang sebelumnya terbentuk melalui tatap muka kini direduksi menjadi simbol
digital yang tetap membutuhkan penafsiran sosial.

Dalam konteks pendidikan yang menyisipkan muatan religius, seperti madrasah,
simbol-simbol keagamaan juga menjadi bagian dari proses pembentukan mind. Seorang
siswa yang mendengar ucapan “bismillah” sebelum memulai pelajaran atau
“alhamdulillah” setelah menjawab soal dengan benar tidak hanya melihatnya sebagai
ritual verbal, tetapi sebagai bagian dari kerangka simbolik yang membentuk
kesadarannya tentang nilai, otoritas, dan makna keberhasilan.

Dengan demikian, mind dalam pendidikan bukan sekadar fungsi kognitif yang
mengelola informasi, melainkan medan kesadaran yang tumbuh dalam relasi simbolik.
Proses berpikir tidak terjadi di ruang hampa, tetapi dalam jaringan simbol yang dihidupi,

dinegosiasikan, dan dipertukarkan secara sosial. Dalam kerangka ini, pendidikan bukan

35


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

hanya membentuk apa yang dipikirkan, tetapi juga bagaimana berpikir itu dibentuk oleh
makna-makna sosial yang melekat pada simbol-simbol keseharian.
b. Self dalam Pendidikan

Dalam kerangka George H. Mead, self adalah identitas sosial yang terbentuk dan
terus berkembang melalui interaksi simbolik. Mead menegaskan bahwa individu tidak
lahir dengan kesadaran diri yang utuh. Kesadaran itu dibentuk secara bertahap ketika
individu mulai melihat dirinya melalui sudut pandang orang lain—melalui proses yang
disebut role-taking (Mead, 1934). Proses ini memungkinkan individu menempatkan diri
dalam posisi sosial tertentu, memahami harapan terhadap peran tersebut, dan bertindak
sesuai dengan harapan itu. Dalam lingkungan pendidikan, proses pembentukan self'sangat
kentara. Siswa belajar mengenali dirinya bukan hanya melalui prestasi akademik, tetapi
juga melalui bagaimana guru, teman sebaya, dan institusi memberi makna pada tindakan
mereka. Seorang anak yang diberi label “bermasalah™ oleh guru secara terus-menerus
akan cenderung menginternalisasi makna tersebut dalam cara ia melihat dirinya sendiri.
Ini bukan hanya tentang sikap individu, melainkan tentang konstruksi sosial atas identitas
melalui simbol, bahasa, dan perlakuan.

Konsep self dalam pendidikan dapat dijelaskan melalui dua dimensi utama yang
ditawarkan Mead: / dan Me. [ adalah aspek spontan dan kreatif dari diri yang
memungkinkan siswa bertindak di luar ekspektasi sosial, sementara Me adalah sisi
reflektif yang terbentuk dari internalisasi sikap orang lain. Ketika siswa berbicara di
depan kelas dengan ide-ide segar yang belum pernah dikemukakan, ia sedang
mengekspresikan /-nya. Namun ketika ia menahan diri karena mengingat peraturan atau
penilaian guru, ia sedang merespons dari sisi Me. Identitas siswa, dalam hal ini, bukanlah
sesuatu yang tetap, melainkan hasil dari dialektika antara kebebasan bertindak dan
tekanan untuk menyesuaikan diri.

Dimensi performatif dari identitas ini juga dapat dibaca melalui pendekatan
dramaturgis Erving Goffman (1956), yang melihat interaksi sosial sebagai panggung di
mana individu menampilkan versi diri yang sesuai dengan ekspektasi situasional. Dalam
ruang kelas, siswa belajar memainkan peran tertentu—baik sebagai “teladan”,
“pembangkang”, maupun “penengah”—berdasarkan bagaimana mereka membaca

harapan sosial dari guru, teman sebaya, dan aturan institusi. Dengan demikian, identitas

36


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

tidak hanya dibentuk, tetapi juga dipentaskan dan dinegosiasikan melalui simbol dan
tindakan sosial.

Di lingkungan pendidikan dayah, proses pembentukan self berlangsung dalam
kerangka simbolik yang kuat. Santri tidak hanya belajar memahami peran sebagai murid
secara kognitif, tetapi juga melalui simbol-simbol budaya yang khas. Sebagai contoh,
mengenakan jubah, meniru cara bicara Teungku, atau menggunakan istilah-istilah
keagamaan tertentu bukanlah sekadar bentuk ekspresi, melainkan bentuk role-taking
yang membentuk identitas religius mereka. Dalam proses ini, santri menginternalisasi
bukan hanya pengetahuan, tetapi juga nilai-nilai otoritas, kesalehan, dan loyalitas sosial.

Namun hal serupa juga terjadi dalam sistem pendidikan umum. Seorang siswa
SMA yang terlibat aktif dalam organisasi siswa (OSIS), mengenakan pakaian rapi, dan
berbicara sesuai dengan nilai-nilai yang dijunjung oleh sekolah sedang menjalani proses
pembentukan self yang bersifat institusional. Identitasnya sebagai “siswa teladan” tidak
datang secara alami, tetapi dibentuk melalui serangkaian interaksi simbolik—baik verbal
maupun non-verbal—yang diperkuat oleh institusi melalui penghargaan, pengakuan, atau
ekspektasi.

Sementara itu, proses pembentukan identitas juga dapat bersifat problematis.
Ketika siswa gagal memenuhi ekspektasi lingkungan, ia dapat mengalami krisis identitas.
Misalnya, siswa dari latar belakang sosial atau budaya minoritas yang merasa tidak cocok
dengan norma dominan sekolah akan mengalami disonansi antara / dan Me. Dalam kasus
seperti ini, peran guru sebagai mediator simbolik menjadi sangat penting. Melalui
interaksi yang inklusif, guru dapat membantu siswa membentuk identitas yang tidak
hanya sesuai dengan norma sosial, tetapi juga memberi ruang pada ekspresi diri yang
otentik. Dengan demikian, se/f dalam pendidikan tidak pernah netral. Ia terbentuk melalui
interaksi yang penuh makna, yang berlangsung dalam ruang simbolik institusi. Setiap
sapaan, label, ekspektasi, atau pengabaian membawa pesan simbolik yang membentuk
cara siswa memandang dirinya. Dalam kerangka ini, memahami pembentukan se/f bukan
hanya soal psikologi individu, tetapi soal membaca secara kritis bagaimana pendidikan
membentuk identitas sosial dan relasi kuasa di dalamnya.

c. Society dalam Pendidikan
Dalam kerangka interaksionisme simbolik, society tidak dipahami sebagai entitas

abstrak yang berdiri di atas individu, melainkan sebagai hasil dari serangkaian interaksi

37


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

bermakna yang berlangsung antarindividu. George H. Mead melihat masyarakat sebagai
proses yang terus berlangsung—diciptakan, dinegosiasikan, dan diperkuat melalui
simbol-simbol sosial. Dalam konteks pendidikan, pemahaman ini membawa kita pada
pandangan bahwa sekolah bukanlah sekadar institusi formal yang menjalankan
kurikulum, tetapi merupakan masyarakat mikro tempat pembentukan nilai, otoritas, dan
solidaritas sosial berlangsung setiap hari.

Sekolah atau lembaga pendidikan lainnya menciptakan tatanan sosial melalui
pengulangan simbolik: upacara bendera, sistem absensi, pemilahan kelas, struktur
organisasi siswa, serta pemberian sanksi dan penghargaan. Semua praktik ini
mencerminkan nilai-nilai tertentu—seperti disiplin, loyalitas, prestasi, dan keteraturan—
yang kemudian diinternalisasi oleh warga sekolah sebagai bagian dari generalized other.
Konsep ini merujuk pada kemampuan individu untuk memahami dan menyesuaikan diri
terhadap harapan sosial yang bersifat umum. Dalam dunia pendidikan, ini berarti siswa
tidak lagi mematuhi aturan semata karena perintah guru, tetapi karena mereka telah
memahami bahwa aturan tersebut adalah representasi nilai-nilai kolektif yang hidup
dalam masyarakat sekolah.

Contoh konkret bisa dilihat dalam cara siswa merespons struktur waktu. Bel
berbunyi bukan sekadar penanda teknis, melainkan simbol bahwa ada transisi tanggung
jawab—dari kebebasan menuju keteraturan. Siswa yang memilih untuk tetap berada di
kelas meskipun guru belum datang menunjukkan bahwa mereka telah menginternalisasi
makna simbolik dari jadwal. Dalam sistem seperti ini, aturan menjadi masyarakat itu
sendiri: ia hadir, bukan dalam bentuk abstrak, tetapi dalam tindakan sehari-hari yang
dilakukan oleh siswa, guru, dan seluruh komunitas sekolah.

Dalam konteks dayah, tatanan sosial dibentuk melalui relasi yang lebih kental
secara budaya dan spiritual. Otoritas seorang Teungku tidak bergantung pada struktur
birokratis, melainkan pada penghormatan simbolik yang dibangun dalam relasi sehari-
hari. Ketika santri tidak berani duduk sejajar dengan gurunya, ketika mereka mencium
tangan sebagai tanda adab, atau ketika mereka merasa bersalah bukan karena melanggar
aturan tertulis tetapi karena mengecewakan guru, semua itu menunjukkan bahwa society
telah hidup dan meresap dalam kesadaran kolektif. Identitas dayah sebagai lembaga tidak
dibentuk oleh surat keputusan, tetapi oleh simbol-simbol yang terus dipertukarkan dalam

praktik harian.

38


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

Namun, simbol-simbol sosial ini tidak selalu bekerja secara harmonis. Dalam
beberapa konteks, siswa bisa mengalami ketegangan antara nilai yang dibentuk oleh
masyarakat sekolah dan nilai yang mereka bawa dari luar. Misalnya, siswa dari keluarga
marginal mungkin mengalami konflik nilai ketika sistem sekolah menekankan kompetisi
akademik sebagai satu-satunya ukuran prestasi. Dalam situasi ini, society yang dibentuk
oleh institusi pendidikan bisa berfungsi sebagai arena penyesuaian atau justru perlawanan
simbolik. Ketika siswa menolak mengenakan seragam, berbicara dengan gaya berbeda,
atau bahkan absen secara diam-diam, mereka sedang menegosiasikan posisi mereka
dalam struktur sosial pendidikan yang mereka rasakan tidak merepresentasikan nilai-nilai
mereka.

Dalam pandangan ini, pendidikan adalah proses sosial yang hidup—bukan hanya
pengajaran, tetapi pembentukan norma bersama. Sekolah sebagai masyarakat mikro tidak
hanya membentuk siswa, tetapi juga dibentuk oleh siswa dalam kesehariannya. Struktur
sosial dalam pendidikan bersifat dinamis, senantiasa dinegosiasikan, dikukuhkan, dan
kadang ditantang, melalui tindakan simbolik yang berulang dan bermakna. Dengan
membaca pendidikan sebagai society dalam kerangka Mead, kita diajak untuk tidak
melihat aturan, struktur, atau sistem sebagai entitas beku, tetapi sebagai hasil dan arena
dari proses sosial yang berlangsung terus-menerus dan penuh makna.

Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya menjadi arena pewarisan nilai-nilai
kolektif, tetapi juga ruang dialektika antara struktur sosial yang menuntut keteraturan dan
agensi individu yang penuh kreativitas dan resistensi. Siswa, guru, dan komunitas
pendidikan berperan aktif dalam membentuk dan merumuskan ulang tatanan sosial
melalui tindakan simbolik sehari-hari. Sekolah tidak lagi cukup dibaca sebagai tempat
“transfer” pengetahuan, tetapi sebagai laboratorium sosial tempat norma dinegosiasikan,
otoritas diuji, dan makna dikonstruksi ulang dalam setiap interaksi. Inilah kekuatan

pendidikan sebagai masyarakat mikro yang hidup.

D. KESIMPULAN

Pendidikan bukanlah ruang netral yang hanya memfasilitasi alih pengetahuan dan
keterampilan, melainkan arena sosial yang kaya akan makna, simbol, dan negosiasi
identitas. Melalui pendekatan interaksionisme simbolik yang dikembangkan oleh George
Herbert Mead, artikel ini menunjukkan bahwa praktik pendidikan berlangsung dalam

jejaring simbolik yang membentuk cara individu memahami dirinya, orang lain, dan

39


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

struktur sosial tempat mereka berada. Konsep mind, self, dan society bukan hanya
memberikan kerangka konseptual untuk membaca dinamika sosial dalam pendidikan,
tetapi juga menawarkan pemahaman bahwa proses belajar dan mengajar adalah proses
reflektif yang sarat interaksi dan interpretasi.

Pembentukan mind tidak terjadi secara mekanis, melainkan melalui interaksi
simbolik yang memungkinkan individu menafsirkan dunia sosial secara reflektif. Selfpun
tidak hadir secara alamiah, tetapi terbentuk melalui pengalaman sosial dan internalisasi
makna dalam relasi sosial yang terus berubah. Sementara itu, society dalam konteks
pendidikan tidak dapat direduksi pada struktur formal seperti kurikulum atau regulasi,
tetapi harus dibaca sebagai proses sosial yang hidup dan terus dinegosiasikan melalui
tindakan-tindakan simbolik dalam ruang-ruang pendidikan.

Artikel ini menegaskan bahwa dengan membaca pendidikan melalui kerangka
interaksionisme simbolik, kita dapat membongkar lapisan-lapisan makna yang
tersembunyi di balik praktik-praktik harian di sekolah, madrasah, atau dayah. Pendidikan
bukan hanya reproduksi nilai, tetapi juga arena di mana otoritas dipertanyakan, identitas
dibentuk, dan nilai-nilai kolektif diuji serta dimaknai ulang. Dengan demikian, kajian ini
tidak hanya mengafirmasi pentingnya pendekatan mikro-sosiologis dalam memahami
pendidikan, tetapi juga memperluas cakrawala pembacaan teoretis terhadap pendidikan

sebagai proses sosial yang dinamis dan reflektif.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmadi, D. (2008). Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar. Mediator: Jurnal Komunikasi,
9(2), 301-316. https://doi.org/10.29313/mediator.v9i2.1115

Amin, K., Ikramatoun, S., Halik, H., & Darwin, D. (2022). Relevansi Pemikiran Paulo
Freire terhadap Pendidikan di Aceh. SOCIA: Jurnal llmu-Ilmu Sosial, 19(1), 13-21.
https://doi.org/10.21831/SOCIA.V1911.34640

Arifin, A. Z. (2007). Mengenal dan Mengaplikasikan Perspektif Interaksionisme
Simbolik. Junal Sosiologi Reflektif, 1(2), 1-21.

Bahri, S., Sakdiyah, H., & Tanjung, H. B. (2024). Relasi guru dengan murid dalam
perspektif pendidikan Islam. Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam, 17(2), 473-494.
https://doi.org/10.32832/TAWAZUN.V1712.16731

Blumer, H. (1966). Sociological Implications of the Thought of George Herbert Mead.
American Journal of Sociology, 71(5), 535-544. https://doi.org/10.1086/224171

Blumer, H. (2013). Society as symbolic interaction. In Human Behavior and Social

40


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OS]nta Volume 3, Nomor 1, Januari-Juni 2024
https:/ /jigm.lakaspia.org

Processes: An Interactionist Approach.

Carter, M. J., & Fuller, C. (2016). Symbols, meaning, and action: The past, present, and
future of symbolic interactionism. Current Sociology, 64(6), 931-961.
https://doi.org/10.1177/0011392116638396

Charon, J. M. (2010). Symbolic Interactionism: An Introduction, an Interpretation, an
Integration. Prentice Hall.

Cingel Bodinet, J. (2016). Pedagogies of the futures: Shifting the educational paradigms.
European Journal of Futures Research, 4(1), 21. https://doi.org/10.1007/s40309-
016-0106-0

Crawford, W. R. (1935). MEAD, GEORGE H. Mind, Self and Society, from the
Standpoint of a Social Behaviorist. Pp. xxxviii, 401, Chicago: University of Chicago
Press, 1934. $5.00. The ANNALS of the American Academy of Political and Social
Science, 179(1), 272-273. https://doi.org/10.1177/000271623517900175

George, R. (2014). Sosiologi Ilmu Berpengetahuan Berparadigma ganda (11th ed.).
Rajawali Pers.

Goffman, E. (1956). The Presentation of Self in Everyday Life. University of Edinburg
Social Sciences Research Centre.

Gunbayi, ., & Sorm, S. (2018). SOCIAL PARADIGMS IN GUIDING SOCIAL
RESEARCH DESIGN: THE FUNCTIONAL, INTERPRETIVE, RADICAL
HUMANIST AND RADICAL STRUCTURAL PARADIGMS. 9, 57-76.

Husin, S. S., Ab Rahman, A. A., & Mukhtar, D. (2021). THE SYMBOLIC
INTERACTIONISM THEORY: A SYSTEMATIC LITERATURE REVIEW OF
CURRENT RESEARCH. International Journal of Modern Trends in Social
Sciences, 4(17), 113—126. https://doi.org/10.35631/IJMTSS.417010

Kartono, K. (2010). Endidikan Kritis Dan Reformasi Pendidikan Nasional. Khazanah
Pendidikan, 3(1). https://doi.org/10.30595/jkp.v3i1.641

Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist.
Ritzer, G. (2014). Teori Sosiologi. Kreasi Wacana.
Ritzer, G., & Stepnisky, J. (2019). Teori Sosiologi Edisi 10. Pustaka Pelajar.

Salima, S. (2016). Educational paradigm: Implementation of the competence-based
approach to the higher school system. 11, 12699—12710.

Serpe, R. T., Stryker, R., & Powell, B. (2020). Structural Symbolic Interaction and
Identity Theory: The Indiana School and Beyond. In [Identity and Symbolic
Interaction (pp. 1-33). Springer International Publishing.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-41231-9 1

Siregar, N. S. S. (2016). Kajian tentang Interaksionisme Simbolik. Jurnal Ilmu Sosial-
Fakultas Isipol UMA, 4(2), 100-110.
http://o0js.uma.ac.id/index.php/perspektif/article/view/86

41


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index

