= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osmta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Teologi Rasional Muhammad Abduh sebagai Landasan
Filosofis Pembaruan Pendidikan Islam

* Muhammad Redha!, Zubaidah?
L2Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
*Email: muhammadredha922@gmail.com

ABSTRACT

This article examines the rational theology of Muhammad Abduh (1849-1905) as a
philosophical foundation for the reform of Islamic education. As a leading figure in the
modern Islamic reform movement, Abduh’s influence extended beyond Egypt to the
wider Muslim world, including Indonesia. This study aims to analyze the central role of
reason (‘aql) in Abduh’s theological and philosophical system and its implications for the
reform of Islamic thought, education, and law. Departing from his critique of the
stagnation of the Muslim community characterized by intellectual rigidity (jumud), blind
imitation (taqlid), and uncritical adherence to tradition Abduh asserted that Islam is
inherently compatible with sound reason and rationality. Using a qualitative library
research method, based on primary sources such as Risalat al-Tawhid and relevant
secondary literature, this study finds that Abduh positions reason as the main
epistemological pillar for understanding moral and theological obligations, including
knowledge of God, His attributes, the hereafter, and ethical responsibilities. Revelation
functions as a confirmation and completion of reason, rather than as its opposite.
Furthermore, Abduh strongly rejects fatalism (Jabariyyah) and affirms human free will
(Qadariyyah) through the principles of ikhtiar and moral responsibility. These findings
demonstrate that Muhammad Abduh’s rational theology not only represents a theological
reform but also constitutes a philosophical foundation for a modern Islamic educational
paradigm that is rational, critical, and transformative.

Keywords: Rational Theology, Muhammad Abduh, Islamic Education

Abstrak
Artikel ini menganalisis teologi rasional Muhammad Abduh (1849-1905 M) sebagai
landasan filosofis pembaruan pendidikan Islam. Sebagai tokoh utama gerakan pembaruan
Islam modern, pengaruh Abduh tidak hanya terbatas di Mesir, tetapi meluas ke dunia
Islam, termasuk Indonesia. Penelitian ini bertujuan mengkaji posisi sentral akal (‘aql)
dalam sistem teologi dan filsafat pemikiran Abduh serta implikasinya terhadap reformasi
pemikiran, pendidikan, dan hukum Islam. Berangkat dari kritik terhadap kemunduran
umat Islam yang ditandai oleh sikap jumud, taklid, dan ketergantungan pada tradisi tanpa
penalaran kritis, Abduh menegaskan bahwa Islam merupakan agama yang sejalan dengan
nalar sehat dan rasionalitas manusia. Melalui metode kajian pustaka terhadap karya
primer seperti Risalah al-Tauhid serta literatur sekunder yang relevan, penelitian ini
menemukan bahwa Abduh memposisikan akal sebagai pilar epistemologis utama dalam
memahami kewajiban moral dan ketuhanan, seperti pengenalan terhadap Tuhan, sifat-
sifat-Nya, kehidupan akhirat, dan kewajiban etis manusia. Wahyu dipahami sebagai
konfirmasi dan penyempurna fungsi akal, bukan sebagai entitas yang bertentangan
dengannya. Selain itu, Abduh menolak paham fatalisme (Jabariyah) dan menegaskan
konsep kebebasan berkehendak (Qadariyah) melalui prinsip ikhtiar dan tanggung jawab

615


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421
mailto:muhammadredha922@gmail.com

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

moral manusia. Temuan ini menunjukkan bahwa teologi rasional Muhammad Abduh
tidak hanya berfungsi sebagai pembaruan teologis, tetapi juga membentuk fondasi
filosofis bagi paradigma pendidikan Islam modern yang rasional, kritis, dan transformatif.

Kata Kunci: Teologi Rasional, Muhammad Abduh, Pendidikan Islam

skoksk

A. PENDAHULUAN

Dalam kajian keislaman terdapat berbagai bidang ilmu dan pemikiran, salah
satunya adalah bidang teologi. Salah satu ciri pemikiran teologi modern adalah teologi
rasional. Banyak para pemikir Islam yang membahas tentang teologi ini, salah satu dari
sekian banyak pemikir rasional itu adalah Muhammad Abduh. Dia adalah seorang tokoh
salaf, tetapi tidak menghambakan diri pada teks-teks agama. la memegangi teks-teks
agama tapi dalam hal ini ia juga menghargai akal. Risalah al-Tauhid adalah karya
terbesarnya yang membahas tentang konsep teologinya itu.(Halim & Masykuri, 2024)

Dalam sejarah pembaharuan Islam Muhammad Abduh adalah salah seorang
pemimpin yang penting. Pemikirannya meninggalkan pengaruh, tidak hanya di tanah
airnya Mesir dan dunia Arab lainnya di Timur Tengah, tetapi juga di dunia Islam lain,
termasuk Indonesia di Asia Tenggara. Umumnya disebut bahwa pembaharuan dalam
Islam di Indonesia timbul atas pengaruhnya.(Rz. Ricky Satria Wiranata, 2019)

Muhammad Abduh dikenal sebagai bapak peletak aliran modern dalam Islam
karena kemauannya yang keras untuk melaksanakan pembaharuan dalam Islam dan
menempatkan Islam secara harmonis dengan tuntutan zaman modern dengan cara
kembali kepada kemurnian Islam (Donohue & Esposito, 1995). Muhammad Abduh
adalah seorang tokoh yang menempatkan akal pada kedudukan yang sangat tinggi,
sehingga corak pemikiran teologinya adalah bersifat rasional. Menurutnya, Islam adalah
agama yang rasional, agama yang sejalan dengan akal, bahkan agama yang didasarkan
atas akal. Maka penulis menganggap perlu adanya pembahasan yang baik dan bagus
tentang teologi rasional Muhammad Abduh tersebut.

Dalam lanskap kajian keislaman kontemporer, teologi rasional muncul sebagai
respons terhadap tantangan modernitas. Muhammad Abduh, seorang ulama dan reformis
dari Mesir, memainkan peran penting sebagai "bapak peletak aliran modern dalam Islam".
Pemikirannya tidak hanya meninggalkan jejak di tanah kelahirannya, tetapi juga

menyebar luas dan memengaruhi dunia Islam lain, termasuk di Indonesia (Said, 2016).

616


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Latar belakang kemunduran umat Islam, yang ditandai oleh sikap jumud (statis)
dan ketergantungan pada tradisi tanpa penalaran kritis, mendorong Abduh untuk
menawarkan solusi radikal namun tetap berakar pada sumber asli Islam. Ia mengadvokasi
kembalinya kemurnian Islam dengan menempatkan akal pada kedudukan yang sangat
tinggi, sebuah pendekatan yang mirip dengan kaum Mu'tazilah, namun dengan penekanan
pada keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas. Artikel ini akan menguraikan
bagaimana metodologi studi filsafat Abduh, yang berfokus pada hubungan harmonis
antara akal dan wahyu, menjadi landasan bagi proyek pembaruan Islam secara

menyeluruh.

B. METODE

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis kajian pustaka (library
research) (Sugiyono, 2013). Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-analitis dan
historis-filosofis, yang memungkinkan peneliti untuk menelusuri pemikiran teologi
rasional Muhammad Abduh dalam konteks sejarah hidupnya serta menganalisisnya
melalui kerangka filsafat Islam, khususnya dalam perdebatan antara rasionalisme dan
tradisionalisme. Fokus utama penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan secara kritis
peran sentral akal dan wahyu dalam sistem teologi Abduh berdasarkan literatur yang
tersedia.

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori utama, yaitu sumber
data primer dan sekunder. Sumber data primer adalah karya tulis utama Muhammad
Abduh yang menjadi fokus kajian, yaitu Risalah al-Tauhid (dalam edisi terjemahan yang
digunakan sebagai referensi). Sementara itu, sumber data sekunder mencakup berbagai
literatur, buku, artikel jurnal, dan disertasi yang relevan dengan pemikiran Abduh, seperti
karya dari Harun Nasution, M. Rasyid Ridha, dan sarjana lainnya yang tercantum dalam
daftar pustaka makalah asli. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dan studi
literatur (documentary analysis) (Bakker, 1984). Prosedur pengumpulan data meliputi
identifikasi, klasifikasi, pembacaan kritis, dan pencatatan sistematis terhadap semua
informasi yang berkaitan dengan peran akal dan wahyu dalam pemikiran Abduh.

Data yang terkumpul dianalisis menggunakan metode analisis isi (content
analysis). Langkah-langkah analisis ini meliputi reduksi data (memilih dan memfokuskan
data yang relevan), penyajian data dalam bentuk deskriptif naratif yang terstruktur, dan

verifikasi untuk menarik kesimpulan yang valid mengenai metodologi studi filsafat

617


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Abduh. Analisis ini memastikan bahwa hubungan antarkonsep, seperti hubungan akal-

wahyu dan sikap anti-taklid, dijelaskan secara logis dan konsisten.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Riwayat Hidup Muhammad Abduh

Nama asli Syekh Muhammad Abduh adalah Muhammad bin Hasan bin Hasan
Khairullah. Ta lahir tahun 1849M di desa Mahallat Nasr kabupaten al-Buhairah,
Mesir (Rasyid, 1993). Muhammad Abduh lahir dari pasangan Abduh bin Khaiullah,
seorang petani miskin dari Mahallat Nasr dan Junainah binti Uthman al-Kabir
seorang janda dari keturunan terpandang di Tanta (Muhammad Abduh, 1974).

Muhammad Abdubh lahir dalam lingkungan keluarga petani yang hidup sederhana,
taat dan cinta ilmu pengetahuan. Orang tuanya berasal dari kota Mahallat Nashr. Karena
situasi politik yang tidak stabil menyebabkan orang tuanya menyingkir di daerah
Gharbiyah, dan di sanalah ia menikah dengan ibu Muhammad Abduh. Setelah situasi
politik mengizinkan orang tuanya kembali ke Mahallat Nashr dan di kota inilah ia tumbuh
dan berkembang menjadi remaja.(M Faishal Khoirurrijal et al., 2023)

Masa pendidikan Muhammad Abduh dimulai dengan pelajaran dasar menulis dan
membaca yang ia pelajari di rumah dengan bimbingan orang tuanya sendiri. Kemudian
ia menghafal Al-Qur’an dengan bimbingan seorang guru yang merupakan seorang hafizh.
Dalam masa ini Muhammad Abduh telah menunjukkan kemampuannya, hanya dalam
waktu dua tahun ia telah menjadi seorang hafizh yang mampu menghafal seluruh isi Al-
Qur’an.

Pendidikan selanjutnya ditempuh di Thanta, Pada tahun 1279 H (1863 M) ia
dikirim orang tuanya ke sebuah lembaga pendidikan Mesjid Ahmadi. Setelah dua tahun
belajar, ia merasa tidak mengerti apaapa, di tempat ini ia mengikuti pelajaran yang
diberikan dengan rasa tidak puas, bahkan membawanya pada rasa putus asa untuk
mendapatkan ilmu pengetahuan seperti yang diharapkannya. Perasaan yang demikian
berpangkal dari metode pengajaran yang diterapkan di sekolah tersebut yang mana guru-
guru cenderung mencekoki murid-murid dengan kebiasaan menghafal istilah-istilah
tentang nahwu atau figh yang tidak dimengerti arti-artinya, sama halnya dengan metode
pengajaran yang umumnya diterapkan di dunia Islam ketika itu. Ia akhirnya lari
meninggalkan pelajarannya dengan niat tidak akan kembali lagi belajar, tidak mau

membaca buku-buku lagi, dan pulang ke kampungnya dan berniat bekerja sebagai petani.

618


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Kemudian ia pun menikah pada tahun 1282 H (1866 M) dalam usia 16 tahun.
Tetapi empat puluh hari setelah pernikahannya, ia dipaksa orang tuanya kembali ke Tanta.
Dalam perjalanannya ke Tanta, ia lari ke desa Kanisah Urin, tempat tinggal salah seorang
paman orang tuanya yang bernama Syeikh Darwisy Kadhr, yang banyak mengadakan
perjalanan ke luar Mesir, belajar berbagai macam ilmu agama Islam dan pengikut tarikat
Al-Syaziliah (Nasution, 1985). Selama tinggal bersama Syekh Darwisy ia selalu didorong
untuk kembali membaca buku, Darwisy juga berusaha membantu Muhammad Abduh
memahami apa-apa yang dibacanya. Atas bantuan pamannya itu, ia akhirnya mengerti
apa yang ia baca. Sejak saat itulah minat bacanya mulai tumbuh, dan ia berusaha
membaca buku-buku sendiri. Syekh Darwisy membimbingnya dengan tekun untuk
menumbuhkan kembali sikap cintanya pada ilmu dan mengarahkannya pada kehidupan
sufi.(Ajuba, 2024)

Dengan semangat baru yang ditanamkan Syekh Darwisy padanya, maka pada
akhir tahun 1286 H ia kembali ke Thanta untuk meneruskan pelajaran (Nawawi, 2002).
akan tetapi enam bulan kemudian ia kembali meninggalkan Thanta dan kemudian ia
meneruskan studinya ke Al-Azhar di Cairo. Pada tahun 1869, datang ke Mesir seorang
alim besar, Said Jamaluddin al-Afghani, terkenal dalam dunia Islam sebagai mujahid
(pejuang), mujaddid (pembaharu, reformer) dan ulama yang sangat alim. Muhammad
Abduh bertemu dengan beliau untuk pertama kalinya ketika Muhammad Abduh
mendatangi rumahnya dalam pertemuan diskusi tentang ilmu “tasawuf” dan “tafsir”.

Sejak itulah Abduh tertarik kepada Said Jamaluddin, oleh ilmunya yang dalam
dan cara berpikirnya yang modern, hingga akhirnya Abduh mengaguminya benarbenar
dan menjadi murid Jamaluddin Al-Afghani yang paling setia. Di samping diskusi-diskusi
tentang ilmu-ilmu agama, Muhammad Abduh belajar juga kepada Said Jamaluddin
pengetahuan-pengetahuan modern, filsafat, sejarah, hukum dan ketata-negaraan dan lain-
lain. Dan dari Al-Afghani ia memperoleh perubahan cara berpikir, kecintaan yang luar
biasa untuk beramal bagi umat, ingin perbaikan dalam bidang agama, akhlak dan
pergaulan, berjihad memutus mata rantai kekolotan dan cara-cara berpikir yang fanatik
dan merombaknya dengan cara berpikir lebih maju dan kecenderungan yang
sungguhsungguh untuk memperbaiki tulisantulisannya hingga mempengaruhi pendapat

umum dengan jalan menulis di surat-surat kabar (Ali, 1995).

619


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Pada tahun 1877 Muhammad Abduh menyelesaikan studinya di AlAzhar dengan
mendapat gelar Alim. Ia kemudian mulai mengajar di Al-Azhar, di Universitas Dar Al-
Ulum dan juga di rumahnya sendiri. Sewaktu Al-Afghani diusir dari Mesir pada tahun
1879, karena dituduh mengadakan gerakan menentang Khedewi Taufik, Muhammad
Abduh juga dipandang turut campur dalam hal ini, sehingga ia dibuang keluar kota Cairo.
Tetapi pada tahun 1880 ia boleh kembali ke Cairo dan kemudian diangkat menjadi
redaktur surat kabar resmi pemerintah Mesir Al-Waga’l Al-Misriah, dibawah
pimpinannya surat kabar ini tidak hanya menyiarkan berita-berita resmi tetapi juga
artikel-artikel tentang kepentingan-kepentingan nasional Mesir (Hawi, 2014).

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Pemikirannya

Berdasarkan uraian di atas, maka ada beberapa faktor yang dapat dianggap
mempengaruhi pemikiran Muhammad Abduh termasuk dalam bidang teologi,
yaitu:pertama, Faktor sosial, berupa sikap hidup yang dibentuk oleh keluarga dan
gurunya, terutama Syekh Darwisy dan Jamaluddin Al-Afghani. Di samping lingkungan
sekolah di Tanta dan Mesir tempat ia menemukan sistem pendidikan yang tidak efektif,
serta pandangan keagamaan yang statis dan pikiran-pikiran yang fatalistis. Kedua, Faktor
politik, yang bersumber dari situasi politik di masanya, sejak ia hidup dalam lingkungan
keluarganya di Mahallat Nashr. Dari kezaliman yang dilakukan oleh para pegawai di
masa pemerintahan Muhammad Ali sampai kepada gejolakgejolak politik di Mesir
disebabkan karena sistem pemerintahan yang absolute, politik rasialisme dan campur
tangan asing di negeri Mesir dan ketiga, Faktor kebudayaan, berupa ilmu pengetahuan
yang diperolehnya selama belajar di sekolah-sekolah formal, dari Jamaluddin Al-
Afghani, serta pengalaman yang ditimbanya di Barat (Lubis, 1989).

Dalam mengakhiri bagian ini, perlu ditegaskan, bahwa jelas terdapat beberapa
pengaruh yang turut mewarnai pemikiran Muhammad Abduh. Sejak mudanya, ia telah
menunjukkan kecenderungan untuk mengkaji pemikiran keagamaan yang islami dengan
penalaran logis, yang berpijak pada pemahaman dan pengamatan realitas yang ada.
Sebagai seorang lulusan Al-Azhar yang berpengetahuan luas dan memiliki pengalaman
segudang, Muhammad Abduh terbiasa dengan penalaran logis. Penalaran logisnya itu
tidak hanya terbatas dalam bidang keislaman saja, tetapi juga mencakup bidang-bidang

yang menjadi perhatian masyarakat.(Asifa, 2018)

620


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

3. Pemikiran Muhammad Abduh Tentang Pendidikan

Salah satu isu yang paling penting yang menjadi perhatian Abduh sepanjang hayat
dan kariernya adalah pembaharuan pendidikan. Baginya pendidikan itu penting sekali,
sedangkan ilmu pengetahuan itu wajib dipelajari, bahkan hal itu juga menjadi tujuan
hidupnya. Ia menulis tujuan hidupnya ada dua yaitu (Rasam, 2021):

a. Membebaskan pemikiran dari ikatan taqlid dan memahami ajaran agama
sesuai dengan jalan yang ditempuh ulama zaman klasik (salaf), zaman
sebelum timbulnya perbedaan-perbedaan faham, yaitu dengan kembali kepada
sumber utamanya.

b. Memperbaiki bahasa Arab yang dipakai baik oleh instansi-instansi pemerintah,
maupun surat-surat kabar dan masyarakat umumnyadalam surat menyurat.
Yang juga menjadi perhatiannya adalah mencari alternatif jalan keluar dari

stagnasi yang dihadapinya sendiri di sekolah agama Mesir, yang tercerminkan
dengan baik sekali dalam pendidikanny di al-Azhar. Dia mengkritik sekolah modern
yang didirikan oleh misionaris asing, dia juga mengkritik sekolah yang didirikan
oleh pemerintah. Katanya di sekolah misionaris, siswa dipaksa mempelajari
Kristen sedangkan di sekolah pemerintah, siswa tidak diajar agama sama sekali.

Muhammad Abduh memperjuangkan sistem pendidikan fungsional yang bukan
import, yang mencakup pendidikan universal bagi semua anak, baik laki-laki maupun
perempuan. Semua harus punya kemampuan dasar seperti membaca, menulis dan
berhitung. Semuanya harus mendapat pendidikan agama yang mengabaikan
perbedaan sectarian dan menyoroti perbedaan antara Kristen dan Islam. Dalam sistem
Muhammad Abduh, siswa sekolah menengah haruslah mereka mempelajari syariat,
militer, kedokteran atau ingin bekerja pada pemerintah.

Kurikulumnya harus meliputi antara lain: buku yang memberi pengantar
pengetahuan, seni logika, prinsip penalaran dan protokol berdebat; menentukan posisi
tengah dalam upaya menghindarkan konflik, pembahasan lebih rinci mengenai perbedaan
antara Islam dan Kristen (Nizar, 2013). Berbagai upayanya dalam bidang
pendidikan adalah wujud dari keinginannya untuk melakukan pembaharuan secara
evolusi, bukan revolusi. Ia seorang pendidik yang ingin membawa pembaharuan melalui
pendidikan yang memakan waktu panjang, demi mewujudkan dasar yang kuat.(Nawawi,

2002)

621


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

4. Teologi Rasional Muhammad Abduh

Kata rasional berasal dari kata rasio yang berarti pemikiran secara logis (masuk
akal), akal budi, nalar. Rasional berarti menurut pikiran dan pertimbangan yang logis,
menurut pikiran yang sehat, cocok dengan akal. Dengan demikian teologi rasional dapat
diartikan dengan teologi menurut pemikiran yang logis dan sehat. (Nizar, 2013)
Kebalikan dari rasional adalah tradisional, kata ini berasal dari tradisi yang berarti
kebiasaan turun temurun (dari nenek moyang) yang masih dijalankan di masyarakat,
penilaian atau anggapan bahwa cara-cara yang telah ada merupakan cara yang baik.
Tradisional berarti sikap dan cara berfikir serta bertindak yang selalu berpegang teguh
pada norma dan adat kebiasaan yang ada secara turun temurun menurut adat. Dapat
disimpulkan teologi tradisional adalah teologi yang selalu berpegang teguh pada tradisi.
Di samping itu teologi tradisional juga dapat diartikan dengan teologi menurut pada
pemikiran yang normatif dan tekstual, yaitu pemikiran yang banyak terikat pada arti lafzhi
atau harfiah dari ayat-ayat Qur’an dan Sunnah (Ridha, 2006).

Teologi diketahui membahas ajaran-ajaran dasar dari suatu agama. Dalam istilah
Arab ajaran-ajaran dasar itu disebut Ushul al-Din. Teologi (ilmu tauhid) dalam pendapat
Abduh adalah ilmu yang membahas tentang wujud Allah, sifat-sifatnya dan soal
kenabian. Definisi ini sebenarnya kurang lengkap. Alam ini adalah ciptaan Tuhan, dan
oleh karena itu, teologi disamping halhal di atas, juga membahas hubungan Tuhan dengan
makhluk-Nya (Nasution, 1985). Muhammad Abduh berpendapat, sikap fanatik terhadap
berbagai mazhab dan buku-buku yang ada secara mutlak, tidak hanya berkaitan erat
dengan kelemahan kepribadian dan ilmu pengetahuan umat Islam di masa beliau,
sehingga tidak lagi selaras dengan al-Qur’an dan Hadits. Tetapi berkaitan erat dengan
akidah Jabariyah. Paham Jabariyah ini sama dengan taklid, penganut paham ini hidupnya
tergantung kepada prinsip kebetulan (accident).

Abduh tidak rela melihat akidah Jabariyah (fatallism) dianut oleh manusia, sebab
melemahkan jiwa, kemauan dan peranan positif manusia. Maka, Abduh berjuang
mengikis habis paham Jabariyah, agar manusia berusaha (ikhtiar). Dalam menghadapi
paham Jabariyah ini, Abduh tidak memakai cara yang dilakukan oleh seorang filosof yang
mengemukakan pandangan hanya menurut satu segi pandangan tertentu. Ia

mengemukakan pandangan dengan kritik dan pandangannya seperti ahli agama yang

622


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

berpandangan luas. Jadi dasar pemikirannya agama, tujuan yang ingin dicapainya juga
tujuan agama, dan saran antara dasar dan tujuannya juga agama (AlAssidieqie, 2009).

Pendapat Abduh yang menyatakan bahwa manusia itu harus berikhtiar (usaha)
didasarkan kepada ayat-ayat al-Qur’an, dan nash-nash lainnya, yang menyatakan balasan
diakhirat sangat berkaitan erat dengan amal perbuatan yang dilakukan seseorang di dunia.
Kepercayaan kepada kekuatan akal membawa Muhammad Abduh kepada paham
bahwasanya manusia mempunyai kebebasan dalam kemauan dan perbuatan (free will and
free act atau qadariyah). la menyatakan bahwa manusia mewujudkan perbuatannya
dengan kemauan dan usahanya sendiri, dengan tidak melupakan bahwa di atasnya masih
ada kekuatan dan kekuasaan yang lebih tinggi (Nasution, 1985). Pemberian pengertian
kepada umat Islam, bahwa akal adalah nikmat dari Allah dan harus selaras dengan agama
dan risalahNya bagi manusia. Melalaikan kemampuan akal, berarti menutup mata dari
nikmat Allah.(Rasyid, 1993)

Teologi menurut pandangan Muhammad Abduh dapat digambarkan sebagai
Tuhan berada di puncak alam wujud dan manusia ada di dasarnya. Manusia yang berada
di dasar ini berusaha mengetahui Tuhannya dan Tuhan menurunkan wahyu karena
kasihan melihat kelemahan manusia dibandingkan kemahakuasaan-Nya. Manusia yang
dimaksud oleh Muhammad Abduh di sini adalah kaum Khawas yakni orang-orang yang
terpilih dari golongan awam. Hal ini dikarenakan kemampuan akal yang dimiliki orang
Khawas yang mampu mencapai Tuhan serta alam ghaib yang berada pada puncak
tertinggi dari alam wujud. Dan untuk mencapai pengetahuan tertinggi ini bisa melalui 2
cara, yaitu: akal dan wahyu.

Akal bagi Muhammad Abduh adalah tonggak kehidupan manusia dan dasar dari
kelangsungan hidupnya karena ialah yang membedakan manusia dengan makhluk
lainnya. Karena itu, beliau selalu berbicara tentang pentingnya akal dan pentingnya
manusia mengembangkan akalnya untuk mencapai tingkat kehidupan yang lebih tinggi.
Begitu pun dalam masalah teologi. Ia tidak pernah meninggalkan akal sebagai dasar dari
teologi. Dalam sistem teologinya Muhammad Abduh berpendapat bahwa akal
mempunyai kekuatan yang tinggi. Menurutnya, Islam adalah agama yang rasional, agama
yang sejalan dengan akal, bahkan agama yang didasarkan atas akal.

Pemikiran rasional, menurutnya adalah jalan untuk memperoleh iman sejati. Iman

tidaklah sempurna, kalau tidak didasarkan atas akal, iman harus berdasar pada keyakinan

623


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

bukan pada pendapat, dan akallah yang menjadi sumber keyakinan pada Tuhan, ilmu,
serta kemahakuasaanNya dan pada Rasul. Muhammad Abduh juga menyatakan bahwa
Al-Qur’an memerintahkan kita untuk berfikir dan mempergunakan akal serta melarang
kita memakai sikap taklid.(Nizar, 2013)

Melihat kedudukan yang begitu penting diberikannya kepada akal, tidak
mengherankan kalau ia amat keras menentang taklid. Taklid, menurut pendapatnya,
adalah salah satu sebab penting yang membawa kemunduran umat Islam. Ia mengkritik
kaum ulama yang mengajarkan bahwa umat Islam zaman belakangan wajib mengikuti
ajaran-ajaran hasil ijtihad ulama masa silam, sehingga pemikiran berhenti dan akal tidak
berfungsi lagi di kalangan umat Islam. Beliau sangat menyesalkan timbulnya sikap taklid
yang telah menjalar di setiap aspek kehidupan umat pada masa itu. Dengan demikian ia
mengharap dapat meyakinkan umat Islam bahwa Al-Quran menentang taklid. Ia
berpendapat bahwa dengan membebaskan umat Islam dari kekuasaan taklid dan
menanamkan dalam diri mereka kebiasaan memakai akal dalam menghadapi problema-
problema yang mereka hadapi, pembaharuan dapat berjalan dengan baik di dunia Islam.

Kalau diikuti jalan pikiran Muhammad Abduh yang demikian agaknya bisa
dikatakan, bahwa dalam mencari kebenaran ia bertolak dari pendapat akalnya. Artinya,
ia lebih dulu mencari kebenaran dengan akalnya, kemudian baru kembali kepada wahyu.
Sulaiman Dunya menilai cara berpikir Muhammad Abduh yang demikian bukan cara
berpikir kaum teolog, bahkan para teolog Muktazilah sendiri, tetapi ia telah memasuki
cara berpikir kaum filosof yang kembali kepada ayat setelah ia berusaha mencari
argumen-argumen dengan akalnya (Lubis, 1989).

Pemikiran Teologi yang dicetuskan oleh Muhammad Abduh ini memang berbeda
dari teolog-teolog lain pada masanya. Dalam pendapat Muhammad Abduh, fungsi wahyu
adalah sebagai berikut:

a. Wahyu memberi keyakinan kepada manusia bahwa jiwanya akan terus ada setelah
tubuh mati. Wahyu menolong akal untuk mengetahui akhirat dan keadaan hidup
manusia di sana.

b. Wahyu menolong akal dalam mengatur masyarakat atas dasar prinsip-prinsip
umum yang dibawanya sebagai sumber ketenteraman hidup dalam masyarakat.

c. Wahyu menolong akal agar dapat mengetahui cara beribadah, dan berterimakasih

pada Allah.

624


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

d. Wahyu mempunyai fungsi konfirmasi untuk menggunakan pendapat akal melalui
sifat kesucian dan kemutlakan yang terdapat dalam wahyu yang bisa membuat

orang manfaat (Sakti, 2018).

Akal dan wahyu mempunyai hubungan yang sangat erat, karena akal memerlukan
wahyu, tapi wahyu itu tidak mungkin berlawanan dengan akal. Jika nampak pada lahirnya
wahyu itu berlawanan dengan akal, maka Muhammad Abduh memberi kebebasan pada
akal untuk memberi interpretasi agar wahyu itu sesuai dengan pendapat akal dan tidak
berlawanan dengan akal. Dengan demikian, hubungan antara wahyu dan akal dapat
terjalin harmonis.(Rasam, 2021) Dari sini, dapat kita lihat bahwa Muhammad Abduh
adalah tokoh pemikir yang tidak pernah taklid bahkan pada pemikirannya sendiri. Beliau
tidak sematamata mendewakan akal dan kemudian meniadakan wahyu seperti apa yang
dituduhkan orang-orang sekitarnya. Beliau tetap menjaga nilai-nilai ajaran agama Islam
yang dianutnya dan mencoba menyandingkannya dengan pemikiran rasionalisme yang

menurutnya merupakan metode paling efektif dalam mencari kebenaran.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan di atas dapat diambil beberapa kesimpulan penting, di
antaranya: pertama, Muhammad Abduh adalah seorang tokoh yang menempatkan akal
pada kedudukan yang amat tinggi, sehingga corak pemikiran teologinya adalah bersifat
rasional. Kedua, Muhammad Abduh memberi penghargaan yang tinggi pada kekuatan
akal. Meski begitu, ia tetap memandang penting fungsi wahyu bagi akal. Ketiga, konsep
teologi yang demikian itu berakibat pada keyakinannya bahwa manusia itu mempunyai
kebebasan berfikir dan berbuat. Salah satu buktinya, dia menentang keras terhadap taklid.

Muhammad Abduh memberi kekuatan yang lebih tinggi kepada akal daripada
Mu’tazilah. Menurut Muhammad Abduh, akal dapat mengetahui hal-hal berikut ini:
Tuhan dan sifat-sifat-Nya, adanya hidup di akhirat, kebahagiaan jiwa di akhirat
bergantung pada mengenal Tuhan dengan baik, sedang kesengsaraannya bergantung pada
pada tidak mengenal Tuhan dan perbuatan jahat, wajibnya manusia mengenal Tuhan,
wajibnya manusia berbuat baik dan wajibnya ia menjauhi perbuatan jahat dan mengetahui

Hukum-hukum mengenai kewajiban-kewajiban itu.

skksk

625


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
OSH"ﬁta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

DAFTAR PUSTAKA

Ajuba, T. (2024). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Muhammad Igbal. Irfani: Jurnal
Pendidikan Islam, 20(1), 126-134.
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ir/article/view/2149

AlAssidieqie, T. M. H. (2009). Sejarah dan Pengantar [lmu Kalam. Sejara Dan Pengantar
Ilmu Kalam, 109.

Ali, A. M. (1995). Alam Pikiran Islam Modern di Timur Tengah. Djambatan.

Asifa, F. (2018). PEMIKIRAN PENDIDIKAN MUHAMMAD ABDUH DAN
KONTRIBUSINYA TERHADAP PENGEMBANGAN TEORI PENDIDIKAN
ISLAM. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 15(1), 88-98.
https://doi.org/10.14421/jpai.2018.151-06

Bakker, A. (1984). Metode-Metode Filsafat. Ghalia Indonesia.

Donohue, J. J., & Esposito, J. L. (1995). Islam dan Pembaharuan: Ensiklopedi Masalah-
Masalah. Raja Grafindo Persada.

Halim, A., & Masykuri, A. (2024). Pembaruan Pendidikan Islam Worldview: Tinjauan
Historis, Filosofis Dan Sosiologis Muhammad Abduh. Journal of Islamic
Educational Development, 1(1), 1-11.

Hawi, A. (2014). Tokoh-Tokoh Pemikir Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada.
Lubis, A. (1989). Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh. Bulan Bintang.

M Faishal Khoirurrijal, Abdul Rahim Karim, Arifuddin, & Ishom Fuadi Fikri. (2023).
Refleksi pemikiran Muhammad Abduh dalam pembaruan pendidikan Islam.
Ta dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12(4), 334-349.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i4.14337

Muhammad Abduh. (1974). Risalah Tauhid. In Bulan Bintang. Bulan Bintang.
Nasution, H. (1985). Teologi Islam. Ul Press.

Nawawi, R. S. (2002). Rasionalitas Tafsir Muhammad Abduh: Kajian Masalah Akidah
dan Ibadat. Paramadina.

Nizar, S. (2013). Sejarah Pendidikan Islam: Menelusuri Jejak Sejarah Pendidikan Era
Rasulullah Sampai Indonesia. Kencana.

Rasam, R. (2021). MUHAMMAD ABDUH DAN PEMIKIRAN-PEMIKIRANNYA.
ANSIRU PAI : Pengembangan Profesi Guru Pendidikan Agama Islam, 5(1), 145.
https://doi.org/10.30821/ansiru.v5i1.9802

Rasyid, M. (1993). Tarikh al-Ustadz al-Imam al-Syekh Muhammad Abduh. Dar al-Manar.
Ridha, R. (2006). Konsep Teologi Rasional dalam Tafsir al-Manar. Erlangga.

Rz. Ricky Satria Wiranata. (2019). Konsep Pemikiran Pembaharuan Muhammad Abduh
dan Relevansinya dalam Manajemen Pendidikan Islam Di Era Kontemporer (Kajian
Filosofis Historis). AL-FAHIM: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(1), 113—
133. https://doi.org/10.54396/alfahim.v1i1.53

Said, H. A. (2016). Studi Islam Kontemporer 1. In PT. Raja Grafindo Persada. Amzah.

626


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

= JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osmta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
https://jigm.lakaspia.org

Sakti, T. A. (2018). Teologi Rasional: Pemikiran Muhammad Abduh. Riwayat:
Educational Journal of History and Humanities, 1(2).

Sugiyono. (2013). Metodelogi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Alfabeta.

627


https://jigm.lakaspia.org/index.php/jigm/index
https://sinta.kemdikbud.go.id/journals/profile/14421

